
	
	

1	
	

	

	

	

	

	

	

	

Bijdragen	van	
vluchtelingen	aan	de	
stad	
Een	eerste	analyse	van	het	Ongekend	Bijzonder	interviewmateriaal	

	

	

Auteurs:	Stasja	van	Droffelaar,	Gerben	Kroese	en	Saskia	Moerbeek	

	

Datum	



	
	

2	
	

Inhoud	

	

Inleiding	 3	
	

Bijdragen	van	vluchtelingen	 6	
	

- Economische	bijdragen	 6	
	

- Sociaal-Maatschappelijke	bijdragen	en	vrijwilligers	 16	
	

- Kunstzinnige	en	culturele	bijdragen	 27	
	

Conclusies	en	enkele	vervolgvragen	 30	
	

	 	



	
	

3	
	

Inleiding	

Ongekend	Bijzonder	is	een	oral	history	project	waarin	onder	andere	248	levensverhalen	van	(ex)	
vluchtelingen	door	middel	van	niet-	gestructureerde	interviews	zijn	verzameld	en	op	video	
vastgelegd.	In	de	interviews	vertellen	mensen	die	ooit	noodgedwongen	hun	land	moesten	verlaten	
over	hun	leven	in	Nederland.	Bij	de	start	van	dit	project	in	oktober	2013,	is	aan	de	hoofdtitel	
Ongekend	Bijzonder,	de	subtitel:	De	bijdragen	van	vluchtelingen	aan	de	stad	toegevoegd.	Een	
subtitel	die	voor	de	nodige	verwarring	zorgde.	Bedoelden	we	een	bijdrage	leveren	aan	de	economie?	
En	vonden	wij	dan	dat	vluchtelingen	geacht	worden	altijd	een	bijdrage	te	leveren?	En	wat	als	ze	dit	
niet	doen?		

We	wilden	met	deze	subtitel	vooral	een	open	vraag	stellen.	We	wilden	uitzoeken	wat	een	bijdrage	
eigenlijk	inhoudt	en	nagaan	of	er	iets	te	zeggen	zou	zijn	over	de	speciale	vormen	van	bijdrage	van	
vluchtelingen	aan	de	ontwikkeling	van	onze	grote	steden.	Onze	vragen	sloegen	niet	alleen	op	de	
letterlijke	uitspraken	van	de	door	ons	geïnterviewde	(ex)	vluchtelingen,	we	wilden	ook	kijken	naar	
nieuwe	verbanden	die	uit	de	interviews	naar	voren	komen	en	naar	antwoorden	op	basis	van	de	
andere	sporen	van	ons	project	(onder	andere	een	historisch	onderzoek	en	publiekspresentaties	op	
basis	van	de	verhalen).	Bovendien	wilden	we	een	podium		creëren	voor	vluchtelingen,	met	name	in	
de	kunstzinnige	presentaties	op	basis	van	de	interviews,	om	op	die	manier	een	bijdrage	te	leveren.	

In	deze	notitie	gaan	we	in	op	een	deelvraag	van	het	project:	namelijk	wat	is	er	op	basis	van	de	
interviews	en	de	interpretaties	daarvan	te	zeggen	over	de	bijdrage	die	vluchtelingen	leveren	aan	de	
Nederlandse	samenleving	in	brede	zin	en	aan	de	ontwikkeling	van	de	vier	grote	Nederlandse	steden	
in	het	bijzonder.		

Voordat	we	ingaan	op	deze	vraag,	geven	we	een	korte	beschrijving	van	het	interviewdeel	van	het	
project	‘Ongekend	Bijzonder’.	

Daarna	verdiepen	we	ons	in	de	verschillende	bijdragen	van	vluchtelingen	aan	de	hand	van	drie	
hoofdrubrieken:	economische	bijdragen,	maatschappelijk/politieke	bijdragen	en	
kunstzinnige/culturele	bijdrage.	We	besluiten	deze	notitie,	die	vrij	dicht	bij	het	interviewmateriaal	
blijft,	met	enkele	meer	algemene	conclusies	en	nadere	onderzoeksvragen.	

	
Beschrijving	geïnterviewden	

In	het	project	Ongekend	Bijzonder	zijn	248	levensverhalen	van	mensen	die	hun	land	ooit	
noodgedwongen	moesten	verlaten,	op	video	vastgelegd	en	zo	letterlijk	mogelijk	uitgeschreven.		

In	het	eerste	deel	van	het	project,	waar	deze	notitie	zich	op	baseert,	zijn	200	mensen	geïnterviewd	
aan	de	hand	van	een	topiclijst.	Zij	zijn	vanaf	de	jaren	zeventig	tot	circa	2012	vanuit	verschillende	
werelddelen	naar	Nederland	gevlucht	of	in	Nederland	terecht	gekomen.	Hun	motieven	om	te	
vluchten	hielden	verband	met	de	politieke	vervolging,	geweld,	oorlog	en	onderdrukking	van	
individuele	vrijheden	in	het	land	van	herkomst.	In	het	tweede	deel	van	het	project	zijn	daar	nog	48	
interviews	met	recent	gearriveerde	vluchtelingen	aan	toegevoegd.	



	
	

4	
	

De	eerste	200	interviews	zijn	gehouden	met	mensen	van	verschillende	leeftijden	in	de	vier	grote	
steden:	Amsterdam,	Den	Haag,	Rotterdam	en	Utrecht.	Dat	gebeurde	tussen	oktober	2014	en	juli	
2015.	Zij	beschikken	allen	over	een	legale	verblijfstitel	en	zijn	niet	in	Nederland	geboren.		

Per	stad	zijn	er	50	mensen	geïnterviewd,	verdeeld	over	tien	verschillende	
vluchtelingengemeenschappen.	Bij	aanvang	van	het	project	is	er	voor	gekozen	om	een	aantal	
gemeenschappen	in	meer	dan	één	stad	aan	bod	te	laten	komen	en	anderen	slecht	in	één	van	de	vier	
steden.	De	verdeling	van	de	interviews	over	de	vier	steden	was	als	volgt:	

	
Utrecht	
Iraniërs	
Afghanen	
Vietnamezen	
Ethiopiërs	

Rotterdam	
Iraniërs	
Ex	Joegoslaven	1	
Chilenen	
Irakezen	

Den	Haag	
Iraniërs	
Afghanen	
Somaliërs	
Congolezen	

Amsterdam	
Iraniërs	
Irakezen	
Eritreeërs	
Ex	Joegoslaven	

	

Bij	deze	keuze	is	onder	meer	gelet	op:	de	grootte	van	de	verschillende	gemeenschappen	(grotere	en	
kleinere),	het	werelddeel	waaruit	ze	afkomstig	waren	(meerdere	werelddelen),	de	periode	waarin	de	
vluchtelingen	naar	Nederland	kwamen		(spreiding	in	de	tijd)	en	de	mogelijkheid	om	een	vergelijking	
te	maken	tussen	de	verschillende	steden	(op	basis	van	eenzelfde	groep).		

Tweetalige	veldwerkers	

De	interviews,	zijn	gehouden	door	tweetalige	veldwerkers.	Zij	kregen	een	opleiding	van	een	half	jaar	
(een	dag	in	de	week)	om	zich	voor	te	bereiden	op	het	houden	en	uitwerken	van	de	interviews	en	het	
begeleiden	van	groepen	bij	het	maken	van	presentaties.	Het	werken	met	mensen	uit	de	eigen	
gemeenschappen	bood	de	potentiële	respondenten	de	ruimte	om	hun	verhaal	in	eigen	taal	te	doen.	
Mensen	die	juist	liever	niet	door	iemand	van	hun	eigen	gemeenschap	geïnterviewd	wilden	worden,	
konden	een	beroep	doen	op	de	zogenaamde	vijfde	veldwerkers,	die	bij	voorkeur	niet	tot	de	vier	per	
stad	gekozen	gemeenschappen	behoorden.	In	de	praktijk	is	ruim	driekwart	van	de	interviews	in	het	
Nederlands	gehouden.		

Het	werven	van	respondenten	is	door	de	veldwerkers	zelf	gedaan.	Daarbij	hebben	zij	in	eerste	
instantie	binnen	hun	eigen	netwerken	gezocht.	Van	te	voren	was	aangeven	dat	het	belangrijk	was	
om	te	streven	naar	een	evenwicht	in	het	aantal	mannen	en	vrouwen	en	een	zo	groot	mogelijke	
spreiding	qua	leeftijd	en	qua	opleidingsniveau.	Een	evenredige	verdeling	over	de	seksen	is	aardig	
gelukt.	Ook	qua	leeftijden	is	er	een	redelijke	spreiding,	al	verschilt	dit	sterk	per	gemeenschap,	omdat	
																																																													
1	In plaats van Bosniërs worden in deze lijst ex-Joegoslaven genoemd om dat vertegenwoordigers van deze 
groep aangaven dat dat een beter verzamelnaam is, omdat een deel van de huidige Bosniërs al in Nederland 
was voor het uiteenvallen van Joegoslavië en omdat er onder Kroaten en andere gemeenschappen ook 
vluchtelingen zijn.  

	



	
	

5	
	

sommige	groepen	min	of	meer	op	gelijke	leeftijd	naar	Nederland	kwamen.	Van	een	evenredige	
verdeling	qua	opleidingsniveau	is	niet	echt	sprake.	Het	merendeel	van	de	geïnterviewden	heeft	een	
HBO	of	WO	niveau.	Hiervoor	zijn	verschillende	verklaringen:	het	grotere	aandeel	Iraniërs	onder	de	
deelnemers	(Iraniërs	zijn	veelal	hoogopgeleid),	de	grotere	bereidheid	onder	hoger	opgeleiden	om	
mee	te	werken	aan	een	interview	en	de	enorme	drive	van	veel	vluchtelingen	om	een	zo	hoog	
mogelijk	opleidingsniveau	in	Nederland	te	behalen.		

De	veldwerkers	hebben	heel	hard	moeten	werken	om	voldoende	respondenten	te	vinden.	De	
bijbehorende	registratie	met	naam	adres	en	andere	gegevens	en	het	feit	dat	het	interview	op	video	
zou	worden	vastgelegd	schrikte	menig	kandidaat	af.		

Het	is	aan	de	volharding	van	de	veldwerkers	te	danken	dat	we	nu	over	zo’n	rijke	collectie	
levensverhalen	van	vluchtelingen	uit	de	vier	grote	steden	beschikken	en	dat	deze	nu	onderdeel	zijn	
van	de	archieven	en	het	stedelijk	erfgoed	van	deze	steden.	

Zoals	uit	het	bovenstaande	blijkt,	willen	we	geenszins	de	illusie	wekken	dat	het	materiaal	van	
Ongekend	Bijzonder	representatief	is	voor	de	populatie	vluchtelingen	in	de	grote	steden,	laat	staan	
voor	Nederland.	De	door	ons	aangelegde	databank	moet	vooral	gezien	worden	als	een	enorm	rijke	
collectie	levensverhalen,	die	tal	van	mogelijkheden	biedt	om	op	kwalitatief	niveau	onderzoek	te	
doen,	samenhangen	te	analyseren	en	hypotheses	te	formuleren.	Wij	nodigen	wetenschappers	van	
uiteenlopende	disciplines	uit	om	hiervan	gebruik	te	maken.	

Vraagstelling	notitie	

Met	deze	notitie	doen	wij	een	eerste	voorzichtige	poging	om	een	inzicht	te	geven	in	de	betekenis	van	
dit	materiaal	aan	de	hand	van	de	vraag:	Wat	is	er	te	zeggen	over	de	bijdrage	van	vluchtelingen	aan	
de	vier	grote	steden,	op	basis	van	de	verhalen	die	zij	zelf	over	hun	leven	vertellen?		

Uit	de	databank	hebben	we	124	interviews	gekozen	om	te	analyseren.	Deze	keuze	stoelt	vooral	op	
praktische	gronden:	nog	lang	niet	alle	interviews	zijn	gecodeerd	en	het	analyseren	van	alle	interviews	
zou	te	tijdrovend	zijn	voor	de	opzet	van	dit	stuk.		

In	deze	notitie	doen	wij	alleen	uitspraken	over	het	totaal	van	de	124	interviews.	We	maken	nog	geen	
vergelijkingen	tussen	de	steden	of	tussen	de	verschillende	vluchtelingengroepen.	We	hopen	dit	in	de	
nabije	toekomst	wel	te	kunnen	doen,	net	zoals	we	hopen	dat	dit	basismateriaal	aanleiding	vormt	tot	
verder	onderzoek	en	vertaling	hiervan	in	maatschappelijke	initiatieven	en	nieuwe	beleidskaders.	

Het	interviewmateriaal	dat	aan	deze	notitie	ten	grondslag	ligt	is	gecodeerd	en	geanalyseerd	door	
Stasja	van	Droffelaar	en	Gerben	Kroese,	beiden	als	projectmedewerker	verbonden	aan	het	project	
Ongekend	Bijzonder.	Ondergetekende	is	verantwoordelijk	voor	de	samenhang	en	de	verwoording	
van	de	conclusies.		

Amsterdam	12	september	2016	

Stichting	Bevordering	Maatschappelijke	Participatie		
	
Saskia	Moerbeek		
Directeur		
	



	
	

6	
	

	

Bijdragen	van	vluchtelingen	

In	de	interviews	is	de	vraag	naar	de	bijdrage	die	iemand	in	zijn	eigen	ogen	levert	aan	de	Nederlandse	
samenleving	en	/of	de	stad	waarin	hij/zij	woont	niet	heel	direct	gesteld.	Dit	omdat	maar	weinig	
mensen	in	staat	zijn	om	meteen	een	antwoord	te	formuleren	op	de	vraag	wat	hun	bijdrage	inhoudt.	
In	een	flink	deel	van	de	gesprekken	is	door	de	veldwerker	pas	aan	het	einde	van	het	interview	
gevraagd	hoe	de	geïnterviewde,	terugkijkend	op	het	verloop	van	het	gesprek,	zijn	eigen	bijdrage	zou	
benoemen.	In	sommige	gevallen	heeft	de	veldwerker	daartoe	eerst	een	soort	samenvatting	gegeven	
van	wat	hij/zij	gehoord	had,	om	de	respondent	vervolgens	te	vragen	hierop	te	reageren.	Vaak	leidde	
dit	bij	geïnterviewde	tot	het	verrassende	inzicht	dat	hij/zij	überhaupt	een	bijdrage	leverde.	Behalve	
naar	de	eigen	antwoorden	van	de	geïnterviewden	hebben	de	auteurs	van	deze	notitie	ook	gekeken	
naar	bredere	samenhangen	in	het	totale	interviewmateriaal.		

Het	geheel	van	de	124	interviews	overziend,	komt	er	een	breed	scala	aan	bijdragen	van	vluchtelingen	
naar	voren.	Vanzelfsprekend	gaat	dat	over	het	leveren	van	een	economische	bijdrage	door	te	
werken,	te	ondernemen	en	door	belasting	te	betalen,	maar	haast	belangrijker	nog,	in	ieder	geval	in	
de	motivatie	van	de	respondenten,	is	het	leveren	van	een	maatschappelijke	en	culturele	bijdrage.	
Sommige	geïnterviewden	spreken	over	het	beïnvloeden	van	de	beeldvorming	in	Nederland	en	over	
het	belang	van	de	blik	waarmee	zij	kijken.	Enkelen	hebben	het	over	het	effect	van	louter	hun	
aanwezigheid	op	hun	omgeving.		

Hieronder	laten	we	de	verschillende	contributies	van	de	geïnterviewde	vluchtelingen	de	revue	
passeren	en	verdelen	deze	onder	in	'economische	bijdragen'	(waaronder	betaald	werk),	'sociaal-
maatschappelijke	bijdragen'	en	'kunstzinnige	en	culturele’	bijdragen.	In	de	conclusie	gaan	we	wat	
dieper	in	op	een	aantal	inzichten	die	deze	rubrieken	overstijgen.		

	

1. Economische	bijdragen	

Betaald	werk	

Uit	de	interviews	blijkt	keer	op	keer	hoe	belangrijk	het	hebben	van	betaald	wordt	gevonden.	Op	de	
vraag	naar	de	eigen	bijdrage	wordt	betaald	werk	vaak	het	eerst,	en	in	ieder	geval	het	meest,	
genoemd.	Een	betaalde	baan	betekent	dat	je	er	bij	hoort	en	voor	vol	wordt	aangezien.	En	het	
betekent	dat	je	in	je	eigen	onderhoud	kunt	voorzien	en	bij	kan	dragen	aan	de	samenleving	door	
belasting	te	betalen,	in	plaats	van	een	uitkering	te	ontvangen.	Alle	respondenten	wilden	zo	snel	
mogelijk	een	baan.	

Bij	het	vinden	van	werk	is	sprake	van	verschillen	tussen	geïnterviewden	die	als	kind	naar	Nederland	
zijn	gekomen	en	geïnterviewden	die	op	latere	leeftijd	kwamen.	Ook	zijn	er	verschillen	tussen	mensen	
die	uit	een	land	komen	waar	een	hoge	opleiding	en	betaald	werk	hoog	aangeschreven	staan	en	
mensen	die	uit	landen	komen	waar	dit	minder	aan	de	orde	is.	Hoewel	we	hierop	in	deze	notitie	niet	
dieper	in	kunnen	gaan,	geven	we	hieronder	wel	een	inzicht	in	de	verdeling	naar	leeftijd	en	
opleidingsniveau.	



	
	

7	
	

	

De	verdeling	van	de	geïnterviewden	naar	leeftijd	bij	aankomst	in	Nederland	ziet	er	als	volgt	ut:	

Leeftijd	aankomst	in	Nederland	
	0	-	9	jaar	 19	

10-17	jaar	 24	

18	jaar	of	ouder	 81	
	
	
Het	opleidingsniveau	van	de	geïnterviewden	in	Nederland	is	als	volgt:	
	
	 	
Opleidingsniveau	in	Nederland	

	nvt	 4	

BO	 0	

MO	 0	

MBO	 21	

HBO	 46	

WO	 33	
	

Uit	recente	onderzoeken2	onder	vluchtelingen	blijkt	dat	een	flink	deel	van	hen	na	drie	jaren	nog	
steeds	werkloos	is.	De	eerst	124	Ongekend	Bijzonder	interviews	laten	een	ander	beeld	zien:	Een	
grote	meerderheid	(87%)	van	de	respondenten	had	ten	tijde	van	het	interview	betaald	werk.	13%,	
overwegend	huisvrouwen,	was	werkloos.	Van	de	geïnterviewden	die	bij	aankomst	in	Nederland	
jonger	dan	18	jaar	waren	(43)	studeerden	er	acht	ten	tijde	van	het	interview,	drie	waren	werkloos,	
alle	anderen	(32)	waren	aan	het	werk.	

Hieronder	volgt	een	overzicht	van	de	beroepen	van	de	geïnterviewden	in	willekeurige	volgorde:	

Docent	wiskunde,	Healingtherapeut,	Theaterregisseur,	Medisch	analytisch	chemicus,	Eigenaar	bedrijf	
in	evenementenorganisatie,	Begeleider	AMA's	en	jongeren	met	verstandelijke	beperking,	Docent	
Engels,	Schrijver,	Eigenaar	community	development	bedrijf,	Projectmanager,	Theatermaker,	Muzikant,	
Dichter,	Eigenaar	scooterzaak,	Beleidsadviseur	bij	gemeente,	Application	development	and	innovation,	
Rechter,	Medewerker	verffabriek,	Eigenaar	Ethiopisch	restaurant,	Schoolpsycholoog,	Eigenaar	
garagebedrijf	,	Beleidsadviseur	stadsdeel,	Projectleider	bij	Anne	Frank	museum,	IT	manager,	
Binnenhuisarchitect,	Applicatiebeheerder,	Juridisch	medewerker	bij	advocatenkantoor,	In-en	
verkoopmanager,	Gezinsbehandelaar/jeugdhulp	thuis,	Film/documentairemaker,	Freelance	schrijver,	
Agoog,	Eigenaar	exportbedrijf,	Begeleider	van	gehandicapten,	Jurist	bij	de	gemeente	,	Docent	
economie,	Bouwkundig	projectmanager/	technisch	projectmanager,	Senior	consultant	exploitatie	en	
maintenance,	Vrachtwagenchauffeur,	Allerlei	banen	op	detacherings-	of	uitzendbasis,	Medewerker	
Dienst	Werk	en	Inkomen,	Manager	logistiek	en	Inkoop,	Hoofd	van	de	huishoudelijke	dienst	ziekenhuis,	
Medewerker/assistent-directeur	bij	ontwikkelingsorganisatie,	Ondersteuner	werklozen,	Docent	Spaans	
gymnasium	en	universitair	docent	gender	studies,	Sociaal	pedagogisch	medewerker,	
Schoonheidsspecialiste,	Sociaal	cultureel	werker,	Kunstenaar,	Maatschappelijk	werkster,	Handelaar	in	

																																																													
2	Dourleijn,	E.	en	J.	Dagevos,	Vluchtelingengroepen	in	Nederland.	Over	de	integratie	van	Afghaanse,	Iraakse,	
Iraanse	en	Somalische	vluchtelingen.	Sociaal	en	Cultureel	Planbureau.	2011	
Klaver,	J.	en	A.	Odé,	De	arbeidsintegratie	van	vluchtelingen.	Een	verkenning	van	problemen	en	oplossingen.	
Raad	voor	Werk	en	Inkomen.	2003	



	
	

8	
	

edelmetalen,	Medewerker	stadsreiniging,	Bedrijfsjurist	+	eigen	adviesbureau,	
Coördinator/trainer/discussieleider,	Fietsenmaker,	Kapster,	Ondernemer,	Pedicure,	
Bibliotheekmedewerker,	Medewerker	schuldsanering	bij	Sociale	Dienst,	Senior	beleidsadviseur	bij	de	
NVvR,	bij	ministerie	van	buitenlandse	zaken	,	Maatschappelijk	werkster	(gezinscoach),	Ontwerper	
civiele	techniek,	Hoofdredacteur	website,	Schrijfster,	Taxichauffeur,	Advocaat,	Huisarts,	Studiekeuze-
adviseur,	Grafisch	ontwerper/	vormgever,	Docent	Farsi,	Projectcoördinator,	Adviseur,	Eigenaar	
kinderdagverblijf,	Zorgverlener,	Coördinator,	Projectmedewerker,	Pedagogisch	coach,	
Onderzoeker/dichter,	Eigenaar	keten	van	sportscholen,	Medewerker	P&O	universiteit	Utrecht,	Docent	
basisschool,	Jurist	bij	openbaar	ministerie,	Medewerker	mediatheek,	Ingenieur,	Information	risk	
manager,	Apotheker,	Telecom	engineer,	Medewerker	rapportage	luchtkwaliteit	bij	de	rijksoverheid,	
Magazijnmedewerkster	bij	postorderbedrijf,	Docent	natuurkunde/wiskunde,	Eigenaar	Ethiopisch	
cateringbedrijf,	Sociaalpedagogische	hulpverlening,	Eigenaar	restaurant.	

Werk	vinden	

Dertig	geïnterviewden	zeggen	iets	over	hoe	ze	werk	hebben	gevonden	of	probeerden	te	vinden.	Uit	
de	verhalen	blijkt	dat	er	wisselende	ervaringen	zijn	hoe	moeilijk	of	hoe	gemakkelijk	het	is	om	als	
vluchteling	aan	werk	te	komen.	Ongeveer	de	helft	van	de	30	geeft	aan	dat	het	vrij	gemakkelijk	was	
om	aan	werk	te	komen.	Maar	er	zijn	er	ook	de	nodige	die	ondanks	tientallen	sollicitaties	en	hulp	van	
diverse	instanties,	lange	tijd	geen	baan	vonden.	Met	grote	inzet	en	vastberadenheid	is	het	hen	na	
vele	jaren,	uiteindelijk	vaak	toch	gelukt.	

Een	Iraanse	vrouw,	die	in	Nederland	werd	opgeleid	tot	lerares	tekenen	en	het	vervolgens	in	die	
functie	niet	redde	omdat	ze	de	leerlingen	niet	aankon,	wilde	koste	wat	kost	werken.		

Dus	ik	stopte	er	mee	en	ik	begon	iets	anders	te	zoeken,	zodat	ik	aan	werk	kon	komen.	Ik	
begon	toen	met	de	studie	webmaster	aan	Hogeschool	Utrecht	in	Amersfoort.	[…]	En	na	een	
jaar	ben	ik	afgestudeerd	als	webmaster.	Er	was	geen	werk.	Ik	denk	dat	ik	bijna	honderd	
sollicitatiebrieven	heb	gestuurd.	Iedere	dag	zat	ik	te	bellen	naar	bedrijven	op	zoek	naar	een	
baan	als	webmaster.	Maar	het	was	een	markt	vol	met	jonge	webmasters	die	heel	snel	en	
goedkoop	een	mooie	website	konden	maken.	Ze	hadden	mij	niet	meer	nodig.	En	ik	dacht	ik	
moet	werken.	Ik	kan	niet	meer	thuis	zitten.	Ik	begon	een	dag	in	Amersfoort	in	Langestraat	in	
het	centrum	gewoon	te	lopen	en	in	alle	winkels	te	kijken	of	ze	ergens	iemand	nodig	hebben.	
Nou	uiteindelijk	was	er	een	winkel	die	toen	failliet	ging	en	ze	hadden	voor	drie	maanden	een	
scholier	nodig.	Ik	zei	‘ik	vraag	niet	zo	veel,	als	jullie	mij	aannemen	wil	ik	ook	voor	hetzelfde	
geld	werken’	en	ze	hebben	mij	aangenomen.		

De	mensen	met	betaald	werk	vonden	hun	baan	even	vaak	via	hun	privé	netwerk	als	via	een	
uitzendbureau	of	instantie,	zoals	UWV.	Dat	privé	netwerk	bestaat	vaak	uit	mensen	uit	de	eigen	
vluchtelingengemeenschap,	de	eigen	religieuze	groep	en	autochtonen	die	ze	in	de	loop	van	de	tijd	
leerden	kennen.	Er	zijn	(hoogopgeleide)	mensen	die	zo	ongeveer	bij	elk	uitzendbureau	langs	zijn	
gegaan	in	de	stad,	maar	pas	aan	een	baan	kwamen	toen	iemand	uit	bijvoorbeeld	hun	religieuze	
gemeenschap	hen	in	dienst	nam.		

Als	voorbeeld	van	een	combinatie	van	steun	vanuit	een	privé	netwerk	en	steun	vanuit	een	
organisatie	kan	het	verhaal	van	de	ex-Joegoslavische	psycholoog	dienen.	Zij	kwam	op	haar	dertigste	
naar	Nederland.	Na	twee	jaar	studeren	hier	ging	ze	via	een	uitzendbureau	op	sollicitatiegesprek	bij	



	
	

9	
	

een	medisch	kinderdagverblijf	in	Gouda.	Ze	wilden	haar	graag	aannemen,	maar	zeiden	dat	ze	
vanwege	de	bijkomende	kosten	van	het	uitzendbureau	te	duur	was.		

En	toen	heb	ik	het	UAF	weer	gebeld.	Omdat	het	UAF	ook	een	afdeling	Job	Support	heeft.	En	
toen	ik	klaar	was	met	de	studie	hebben	zij	gezegd	dat	als	ik	ooit	hulp	nodig	zou	hebben	bij	het	
schrijven	of	voorbereiden	van	sollicitaties,	dat	ik	weer	contact	met	hen	zou	kunnen	opnemen.	
Maar	goed,	ik	had	Tineke	en	Ton	die	dat	voor	mij	hebben	gedaan.	En	ik	heb	ze	nooit	iets	
gevraagd	maar	op	dat	moment	heb	ik	hen	weer	gebeld	met	de	vraag	wat	ik	hiermee	moest.	
En	toen	heeft	Job	Support	het	uitzendbureau	gebeld	en	ik	weet	niet	wat	er	is	gedaan	of	
geregeld,	maar	ik	ben	in	Gouda	begonnen	als	psycholoog.	

Een	enkeling	vond	werk	via	een	stage	of	werkervaringsplek.	Een	voorbeeld	is	de	Vietnamese	
Information	Risk	Manager,	die	als	trainee	begon	en	nog	steeds	bij	zijn	eerste	werkgever	werkt:		

Nadat	ik	mijn	diploma	had	gehaald	ging	ik	solliciteren	bij	een	bedrijf	en	daar	werk	ik	nu	nog	
steeds,	dat	is	dan	nu	al	drieëntwintig	jaar.	Ik	begon	natuurlijk	als	trainee,	wat	zij	toen	
zochten.	Ze	noemden	het	bedrijfsopleidingstrainee.	En	die	opleiding	duurde	anderhalf	jaar.	
Dus	daarna	kon	ik	werken	als..	ik	begon	eerst	als	programmeur,	toen	als	systeemanalist,	toen	
systeemontwerper,	toen	ben	ik	doorgegroeid	naar	projectleider.	Later	maakte	ik	een	
carrièreswitch	en	ging	ik	de	systeembeveiliging	in.	

Een	Iraanse	theatermaker	die	tegenwoordig	tentoonstellingen	maakt	voor	kinderen	in	het	
Tropenmuseum,	vertelt	hoe	hij	via	een	collega	in	deze	functie	terecht	kwam:		

Ik	had	toen	verschillende	banen	en	één	van	die	banen	was	in	een	jeugdtheater.	En	ik	had	een	
collega	en	die	zei	een	keertje	tegen	mij:	‘Hé	iemand	vroeg	mij	of	ik	een	theaterregisseur	ken	
voor	een	baan,	vind	je	het	niet	erg	als	ik	je	naam	doorgeef?’.	Het	was	tijdens	werkoverleg	of	
zo,	ik	lette	niet	zo	op	wat	ze	zei.	Ik	zei	‘Ja,	prima!’,	want	ik	had	zo	veel	banen	en	ik	dacht	oké,	
ja	prima.	En	toen	werd	ik	na	een	tijdje	gebeld	door	het	hoofd	van	Tropenmuseum	Junior,	
kindermuseum	van	het	Tropenmuseum,	of	ik	bij	hen	wilde	werken.	

Sommige	geïnterviewden	merken	op	dat	het	in	de	tijd	dat	zij	werk	zochten	gemakkelijker	was	om	dat	
ook	te	vinden,	dan	ten	tijde	van	het	interview.	Een	basisschoollerares	uit	Iran	die	in	juli	2002	haar	
opleiding	afrondde	en	in	september	van	hetzelfde	jaar	al	voor	de	klas	stond,	aangenomen	bij	haar	
eerste	sollicitatie	in	Utrecht:	

Dus	ben	ik	gelijk	aan	de	bak	gekomen,	toen	was	het	ook	heel	erg	snel.	Je	kon	heel	makkelijk	
werk	vinden,	nu	niet.	Nu	is	het	heel	moeilijk.		

Anderen	vertelden	dat	ze	naar	de	Randstad	verhuisden	omdat	ze	verwachten	dat	de	kans	op	een	
baan	daar	groter	was.	Een	uit	Somalië	afkomstige	financieel	adviseur	die	in	Roermond	opgroeide	en	
haar	studie	in	Cambridge	afrondde	zegt:		

Ik	ben	in	eerste	instantie	terug	gegaan	naar	Roermond,	gewoon	even	als	basis,	zeg	maar.	
Maar	voor	mij	was	het	eigenlijk	zo	dat	de	leuke	functies	zich	met	name	in	de	Randstad	
bevonden.	Ja	eigenlijk	was	dat	voor	mij	de	trigger	van,	oké	het	is	hartstikke	leuk	om	weer	
thuis	te	zijn,	om	in	Roermond	te	wonen,	maar	ik	zal	op	den	duur	toch	wel	echt	moeten	gaan	



	
	

10	
	

verhuizen.	En	vervolgens	heb	ik	dus	ook	de	stap	gemaakt	en	ben	ik	via	wat	omwegen	
uiteindelijk	in	Den	Haag	gaan	wonen.	

	

Belemmeringen	bij	het	vinden	van	werk	

Belemmeringen	die	genoemd	zijn	bij	het	vinden	van	werk	zijn,	in	volgorde	van	het	vaakst	naar	het	
minst	vaak	genoemd:	(hoge)	leeftijd,	discriminatie	op	basis	van	afkomst,	(onvoldoende)	beheersing	
van	de	Nederlandse	taal,	gezondheidsproblemen,	het	volgen	van	een	studie,	geen	
verblijfsvergunning	hebben	en	politieke	ideeën	uiten	in	een	sollicitatiegesprek.		

Sommige	mensen	ervoeren	meerdere	belemmeringen	tegelijkertijd.	Een	Irakese	handelaar	in	
edelmetalen	die	hier	kwam	toen	hij	32	was,	vertelt	dat	hij	om	meerdere	redenen	moeilijk	werk	kon	
vinden:		

Soms	kijken	mensen	naar	mijn	naam	of	geboorteplaats	Bagdad	en	doen	dan	mijn	cv	weg.	[…]	
Er	is	heel	veel	concurrentie	hier.	Kijk	toen	ik	mijn	diploma	gehaald	had	die	ik	nodig	had	om	te	
werken	in	dit	vak,	was	ik	veertig	jaar	oud.	Veertig	jaar	is	niet	aantrekkelijk	voor	een	
werkgever.	Ze	zoeken	voor	de	administratie	en	dit	soort	werk	altijd	meisjes	of	vrouwen	met	
een	leeftijd	van	23	tot	25	jaar.	

Bij	een	journalist	uit	Bosnië	die	hier	op	tweeënveertigjarige	leeftijd	kwam,	speelden	vooral	
gezondheidsproblemen	een	rol:		

Het	lukt(e)	mij	niet	om	Nederlands	te	gaan	praten.	Een	totale	blokkade..	trauma..	Ik	weet	
niet…	dus	journalistiek	kon	ik	vergeten.	Het	fysieke	werk	dat	ik	vervolgens	deed	stoorde	mij	
totaal	niet,	als	ik	maar	kon	leven	als	resultaat	van	mijn	werk	en	mijn	familie	kon	helpen.	[…]	
Toen	heb	ik	letsel	opgelopen	aan	mijn	schouder.	Ik	heb	een	operatie	gehad	die	niet	geslaagd	
was,	dus	kon	ik	ook	geen	fysiek	werk	meer	doen.	Ik	kwam	in	de	ziektewet	en	er	is	vastgesteld	
dat	ik	weer	geopereerd	moest	worden.	Toen	hebben	de	artsen	geconstateerd	dat	ik	zwaar	
depressief	ben.	Ik	heb	therapie	gekregen,	en	in	de	tussentijd	kreeg	ik	problemen	met	mijn	
dikke	darm.	Na	twee	jaar	heb	ik	een	wat	beter	onderzoek	gekregen,	en	werd	er	kanker	
geconstateerd.	Dus	depressie,	problemen	en	een	operatie	met	je	schouder,	kanker..	Je	kan	
niet	meer	werken,	zelfs	als	je	het	wil…	Omdat	ik	toch	vier	tot	vijf	jaar	gewerkt	heb	hier,	heb	ik	
dus	wat	ziektewet	en	een	status	van	arbeidsongeschiktheid	gekregen.	Zodat	ik	een	beetje	
mijn	bijdrage	kan	leveren	zover	ik	kan	als	verslaggever	en	culturele	medewerker	van	
voormalig	Joegoslavië,	heb	ik	mezelf	aangesloten	bij	de	Bosnische	vereniging	en	andere	
verenigingen.	Zo	kan	ik	in	mijn	moedertaal	tenminste	een	beetje	hulp	bieden	in	het	
functioneren	van	die	verenigingen	en	de	integratie.	Dat	heeft	mij	ook	een	beetje	gered	van	
sommige	gedachten	van	andere	soort...	

Belang	en	beleving	van	werk	

Het	hebben	van	werk	is	volgens	de	geïnterviewden	van	belang	voor	de	mate	waarin	ze	zich	thuis	
voelen	in	Nederland.	Maar	als	we	wat	dieper	kijken	naar	het	soort	werk	dat	zij	doen	en	de	mate	
waarin	ze	zich	gewaardeerd	voelen,	treedt	een	genuanceerder	beeld	op.		



	
	

11	
	

Een	aanzienlijk	deel	van	de	geïnterviewden	geeft	aan	dat	zij	onder	hun	niveau	werken	en	dat	zij	een	
continue	plicht	voelen	om	zich	in	hun	werk	te	moeten	bewijzen.	Dit	hangt	volgens	hen	direct	samen	
met	het	feit	dat	ze	vluchteling	zijn	en	zich	op	latere	leeftijd	een	nieuwe	taal	en	cultuur	eigen	moesten	
maken.		
Een	Iraanse	röntgenlaborant,	die	op	haar	tweeëntwintigste	naar	Nederland	kwam	en	via	andere	
Iraniërs	aan	werk	in	een	ziekenhuis	kwam	vertelt:		

Op	de	één	of	andere	manier	compenseerde	ik	mijn	taalgebrek	met	hard	werken,	vooral	in	het	
begin	heel	erg.	[…]	Ik	werk	al	veertien	jaar,	en	pas	de	laatste	drie	jaar	heb	ik	echt	mijn	draai	
gevonden.	Gaandeweg	en	heel	langzaam	begreep	ik	hoe	alles	in	elkaar	zit..	want	je	wilt	je	
voortdurend	bewijzen…	dat	ik	niet	dom	ben,	dat	ik	niet	stom	ben,	dat	ik	dingen	begrijp,	dat	ik	
het	kan.	[…]	Een	groot	deel	van	je	energie	raakt	op	deze	manier	verspild.	Als	je	de	ruimte	
krijgt	dat	je	hier	en	op	je	werk	van	toegevoegde	waarde	bent,	zal	dat	veel	helpen	om	te	
kunnen	zeggen:	ook	ik	ben	als	jij.	[…]	Maar	veel	mensen	denken	helaas	dat	je	niets	begrijpt	
omdat	je	de	taal	fout	spreekt.	[…]	Maar	ik	houd	echt	van	mijn	werk.	Toevallig	had	ik	
eergisteren	mijn	jaargesprek,	en	ze	hadden	niks	aan	te	merken	op	mij.	Alles	is	perfect.	Dat	
geeft	een	goed	gevoel.	

Soms	wordt	de	dwang	om	zich	te	moeten	bewijzen	ook	gekoppeld	aan	vrouw	zijn:	Een	Iraanse	
applicatiebeheerder	die	in	een	academisch	medisch	centrum	werkt:		

Ja	ik	kan	niet	zeggen	‘werk	zonder	stress’,	nooit.	Nergens	kan	je	dat	vinden.	Maar	in	het	
totaal	ben	ik	tevreden.	Eigenlijk	heb	ik	veel	bereikt.	En	het	is	nog	steeds	een	uitdaging	voor	
mij	om	met	die	mannen	te	vechten.	Ja..	ICT-werk	is	nog	steeds	mannelijk	werk.	Tenminste	in	
ons	werk,	hebben	we	weinig	vrouwen.	En	als	een	buitenlandse	vrouw	moet	ik	nog	steeds	voor	
mezelf	vechten.	[…]	Ik	zit	nog	steeds	op	een	lager	niveau	dan	mijn	denkniveau	vanwege	die	
taal	en	cultuur.	Als	ik	op	deze	leeftijd	en	met	deze	werkervaring	in	Iran	zat	nu,	werkte	ik	zeker	
in	het	managementniveau.	En	omdat	ik	dat	gevoel	heb,	vecht	ik	nu	nog	steeds	voor	een	hoger	
niveau.	En	daar	zit	een	glas	[glazen	plafond]	in.	

Werken	onder	je	niveau	leidt	volgens	de	respondenten	niet	alleen	tot	stress	en	vermoeidheid,	maar	
tast	ook	je	gevoel	van	eigenwaarde	aan.	Een	in	Afghanistan	beroemde	schrijfster	die	in	Nederland	als	
mediatheekmedewerker	werkt	zegt	hier	over:		

Ik	denk	dat	ik	meer	kan	doen,	dat	ik	me	beperk.	Dat	waar	ik	mee	bezig	ben	tijdelijk	is,	en	
allemaal	niet	diepgaand.	[…]	Het	gevoel	dat	ik	moet	werken,	dat	is	goed.	Ik	voel	me	
volwaardig	als	ik	werk	en	belasting	betaal	aan	mensen	die	het	nodig	hebben.	Maar	het	werk	
wat	ik	doe	is	onder	mijn	niveau.	Ik	heb	rechten	en	daarna	filosofie	gestudeerd	en	ik	heb	een	
PhD	gehaald.	Dus	denk	ik	dat	ik	meer	theoretisch	dan	praktisch	ben,	en	kan	ik	niet	de	hele	
dag	door	met	administratieve	werkzaamheden.	Dat	is	niet	mijn	taak.	Ik	word	er	moe	van,	
maar	ik	ben	blij	dat	ik	werk	heb.	[…]	In	Afghanistan	was	ik	in	mijn	werk	100%	mezelf,	hier	ga	
ik	gezichtloos	naar	mijn	werk	en	kom	ik	gezichtloos	weer	thuis.	[…]	Maar	ik	moet	doorwerken.	
Ik	moet	integreren.	

Werk	hebben	is	één	ding	



	
	

12	
	

Uit	de	verhalen	blijkt	dat	het	hebben	van	werk	uiterst	belangrijk	wordt	gevonden,	maar	het	duurt	
vaak	vele	jaren	zo	niet	decennia	voordat	de	geïnterviewden	werk	hebben	waarvan	ze	het	gevoel	
hebben	dat	dit	echt	bij	hun	past.	De	verhalen	getuigen	van	lange	loopbanen	en	vele	omwegen.	Die	
lange	wegen	hangen	niet	alleen	samen	met	het	zich	eigen	moeten	maken	van	een	andere	cultuur	en	
andere	systemen,	maar	ook	met	de	regels	waar	je	als	vluchteling	mee	te	maken	krijgt.	Hiervan	is	het	
verhaal	van	een	Eritrese	restauranteigenaar	een	goed	voorbeeld:	

Nadat	ik	advies	heb	gevraagd	en	ik	er	na	drie	maanden	nog	niet	uit	kwam,	ben	ik	naar	
Vluchtelingenwerk	gegaan	en	heb	ik	om	vrijwilligerswerk	gevraagd.	Het	maakte	me	niets	uit	
wat,	als	ik	er	maar	uit	was	en	tussen	de	mensen	was.	Ik	wilde	gewoon	werken.	Nou	dat	was	
mijn	redding.	Ik	werd	plantsoenmedewerker	bij	de	gemeente	Laren	en	binnen	no	time	was	ik	
in	Laren	gewoon	een	populaire	jongen	geworden.	Ik	werkte	van	acht	tot	vijf	en	deed	dat	met	
plezier,	vijf	dagen	per	week.	Binnen	een	jaar	sprak	ik	Nederlands	en	kon	ik	overal	makkelijk	
communiceren.	

Later,	toen	hij	een	verblijfsvergunning	en	een	woning	had	gekregen	en	vader	was	geworden,	kreeg	
hij	een	betaalde	baan	bij	een	verfbedrijf.	Maar	de	gemeente	van	zijn	nieuwe	woonplaats	dwong	hem	
te	stoppen	met	werken,	om	een	taalcursus	en	integratieprogramma’s	te	volgen.	De	cursussen	
rondde	hij	in	twee	maanden	af,	waarna	hij	koos	voor	een	ICT-opleiding.	Vanuit	die	opleiding	liep	hij	
stage	bij	een	stichting	die	probleemjongeren	via	IT	terug	naar	school	of	aan	werk	probeert	te	helpen.	
De	stichting	vroeg	hem	gelijk	voor	een	vaste	baan.	Hij	werkte	daar	zeven	jaar:		

Voor	mij	was	het	ook	een	soort	tweede	re-integratie	programma	in	mijn	leven.	Ik	bedoel	ik	
had	kinderen	op	dat	moment,	maar	wist	niet	hoe	ik	in	de	maatschappij	moest	functioneren	
als	vader.	Ik	wist	ook	niet	hoe	de	maatschappij	naar	mij	functioneerde,	en	naar	medemensen	
–	daarmee	bedoel	ik	vluchtelingen,	allochtonen	en	autochtonen.	Het	was	heel	leerzaam.	[…]	
Maar	voor	mij	was	het	werk	gewoon	te	zwaar.	Omdat	je	als	vluchteling	niet	alleen	bezig	bent	
met	geld	verdienen,	maar	ook	met	jezelf,	de	maatschappij,	je	financiën,	je	kinderen	en	je	
verleden.	[…]	En	als	je	werkt	met	moeilijke	jongeren	maakt	dat	het	enerzijds	dankbaar	werk,	
maar	anderzijds	neem	je	ook	alle	problemen	mee	en	moet	je	een	voorbeeld	zijn.	Het	heeft	me	
ongelooflijk	sterk	gemaakt,	maar	op	een	gegeven	moment	merkte	ik	dat	ik	een	beetje	
achteruit	ging.	Ik	was	ook	niet	meer	jong	en	dacht	dat	ik	iets	moest	gaan	doen	wat	ik	leuk	
vind	en	waar	ik	mijn	eigen	tempo	kan	bepalen.	Ik	wilde	mijn	eigen	zaak	beginnen.	

Met	ondersteuning	van	zijn	werkgever	heeft	hij	vervolgens	zijn	eigen	restaurant	opgezet.	Daar	zegt	
hij	over:		

Dit	is	alles.	Mensen	die	mij	kennen	van	die	stichting	en	daar	buiten	zeggen	nog	steeds	dat	ik	
beter	kan	dan	dit.	Kom	op,	zeggen	ze.	Maar	wie	zegt	dat?	Dit	is	waar	ik	me	beter	voel.	Want	
dit	is	voor	mijn	moeder,	mijn	familie,	mijn	achtergrond,	waar	ik	me	gewoon	een	ambassade	
van	voel.	Ik	ontvang	mensen	vanuit	de	hele	wereld.	Van	Maastricht	tot	Groningen,	van	
Amerika	tot	Australië	en	vanuit	heel	Europa	komen	er	mensen	binnen.	Ik	voel	mij	gewoon	
thuis	hier.	Dus	dit	betekent	veel.	

Dit	citaat	is	illustratief	voor	veel	van	de	verhalen.	De	geïnterviewden	zijn	constant	op	zoek	naar	
manieren	om	vanuit	hun	eigen	achtergronden	en	op	grond	van	hun	levensgeschiedenis,	waarin	de	
vluchtervaring	altijd	wel	een	rol	speelt,	iets	bij	te	dragen	aan	de	Nederlandse	samenleving.	Als	dat	



	
	

13	
	

lukt,	als	ze	een	plek	vinden	waarin	hun	achtergrond	een	meerwaarde	met	zich	meebrengt	dan	
ontstaat	het	gevoel	van	thuis.	Die	meerwaarde	kan	zich	op	vele	manieren	uiten.		

Een	Afghaanse	huisarts	die	in	de	Haagse	Schilderswijk	werkt,	vertelt	dat	hij	beter	dan	Nederlandse	
collega’s,	in	staat	is	om	te	gaan	met	de	patiëntenpopulatie	die	voor	99%	uit	allochtonen	bestaat.	

Ik	werk	in	een	gezondheidscentrum,	met	bijna	10	duizend	patiënten	en	5-6	artsen.	[…]	Heel	
veel	dingen	verschillen	bij	de	allochtone	en	autochtone	populatie.	Die	allochtone	populatie	is	
een	beetje	moeilijk.	Mensen	komen	heel	gauw	naar	de	dokter,	voor	kleine	dingen	
bijvoorbeeld.	[…]	Autochtonen	willen	gewoon	altijd	de	oorzaak	van	hun	kwaal	weten,	maar	
de	allochtonen	willen	meestal	gewoon	medicijnen.	[…]	Dat	is	voor	Nederlandse	huisartsen	
echt	moeilijk.	Ze	komen	daar	twee	maanden	werken	en	dan	kunnen	ze	het	gewoon	niet	
volhouden.	[…]	Ik	begrijp	en	beantwoord	sommige	vragen	makkelijker	en	kan	de	patiënten	
makkelijker	geruststellen,	door	mijn	culturele	achtergrond.	Er	speelt	niet	alleen	kennis	hier.	

Een	Iraanse	man	die	zich	bij	een	bedrijf	met	innovatie	bezighield,	vertelt	hoe	zijn	andere	achtergrond	
een	rol	speelt	in	de	uitoefening	van	zijn	werk:	

Toen	ik	in	het	bedrijfsleven	zat,	had	ik	discussies	met	de	algemeen	directeur	van	mijn	
werkgever.	Ik	was	verantwoordelijk	voor	innovatie.	En	hij	wilde	gewoon	weinig	risico.	En	dan	
komt	er	iemand	die	zegt	dat	er	van	alles	moet	veranderen.	Nou	daar	had	je	gewoon	
verschillende	[opvattingen].	Alleen	hij	had	echt	zijn	buik	vol	van	mijn	volharding.	Toen	zei	hij	
dat	hij	me	een	mooi	Nederlands	gezegde	ging	leren,	en	hij	was	ook	trots	dat	hij	een	
Zaankanter	was.	Hij	zei:	'Goh,	welkom	in	Zaandam.	Je	moet	je	oude	schoenen	nooit	
weggooien	voordat	je	nieuwe	hebt.'	En	ik	zei:	'Nou	Sander,	fantastisch,	maar	ik	ga	nu	de	
Nederlandse	taal	verrijken’.	'Oh,	leuk',	zei	hij.	Ik	zei:	'Zolang	je	je	oude	schoenen	houdt,	koop	
je	geen	nieuwe	schoenen'.	Ja	elke	keer	als	ik	hem	spreek,	zeg	ik:	'Goh,	hoe	zit	het	met	jouw	
nieuwe	schoenen?	Heb	je	nieuwe	schoenen'?		

Een	Chileense	vrouw	vond	snel	werk	als	voorvrouw	van	een	(Spaanstalige)	schoonmaakploeg	in	een	
Rotterdams	ziekenhuis.	Omdat	ze	als	vrouw	had	moeten	vluchten	voor	een	onderdrukkende	
dictatuur,	koos	ze	er	zeer	bewust	voor	om	op	een	menselijke	manier	leiding	geven.	

In	het	begin	vroeg	ik	mij	af	wat	mijn	manier	en	inspiratie	was	om	leiding	te	geven.	Dus	zonder	
de	mensen	te	onderdrukken,	maar	wel	met	goede	resultaten.	[…]	En	ik	kwam	tot	de	conclusie	
dat	mijn	manier	van	leidinggeven	zou	zorgen	dat	de	mensen	plichten	hebben,	maar	ook	
rechten.	Ik	bewaak	jouw	rechten,	maar	jij	hebt	de	plichten.	En	daar	wordt	je	voor	betaald.	[…]	
En	binnen	drie	jaar	was	ik	hoofd	van	de	afdeling.	Dus	met	de	avondploeg,	de	ochtendploeg,	
de	operatiekamer,	het	interne	en	externe	transport	en	de	linnenkamer.	En	daarna	zijn	wij	
verhuisd	naar	een	nieuw	ziekenhuis.	[…]	Ik	had	een	oud	ziekenhuis	dat	nog	draaide	en	toen	
heef	de	directie	gevraagd	of	ik	met	mijn	personeel	het	nieuwe	ziekenhuis	durfde	schoon	te	
maken.	Ik	zei:	‘ja,	waarom	niet’.	Dat	zijn	mensen	die	100%	vertrouwen	en	ik	had	een	soort	
leger.	Maar	gebaseerd	in	liefde	en	vertrouwen,	dat	ging	zo	fantastisch.	

En	als	laatste	in	deze	paragraaf	een	man	die	Iran	ontvluchtte	op	zoek	naar	vrijheid	en	naar	een	plek	
waar	hij	als	homo	niet	werd	vervolgd.	Hij	heeft	zich	sinds	zijn	puberteit	bezig	gehouden	met	



	
	

14	
	

filosofische	vraagstukken	en	nagedacht	over	de	betekenis	van	religie.	In	Amsterdam	werd	hij	leraar	
wiskunde,	maar	hij	bracht	zijn	leerlingen	veel	meer	bij	dan	zijn	vak.		

Ik	geniet	nog	steeds	van	mijn	job	als	leraar	zijnde.	Ik	draag	iets	over.	Ook	zet	ik	ze	aan	het	
denken	over	hun	bestaan,	en	discussieer	ik	met	ze	over	van	alles	en	nog	wat,	ook	over	het	
geloof.	Maar	ik	zeg	altijd,	ik	weet	het	niet.	Ik	ben	een	student.	Ik	vraag	alleen	om	samen	met	
mij	te	twijfelen.	[…]	Natuurlijk	op	het	moment	dat	ik	wiskunde	moet	geven	doe	ik	het	ook	wel.	
Resultaten	van	mijn	werk	laten	ook	blijken	dat	ik	er	gewoon	absoluut	heel	goed	in	ben.	Maar	
als	ik	dan	continu	cadeaus	krijg	aan	het	einde	van	het	jaar,	van	kinderen	die	zeggen	dat	ze	
heel	veel	aan	me	hebben	gehad,	ook	emotioneel	en	in	hun	ontwikkeling.	[…]	Je	kunt	niet	
alleen	zeggen	dat	je	wiskunde	geeft.	Als	je	van	jezelf	iets	prijs	geeft,	als	je	jezelf	neerzet	van	
‘hier	ben	ik	voor	jou	om	samen	te	gaan	onderzoeken’,	dan	waardeert	de	jeugd	dat	heel	erg.	
Want	zij	zijn	ook	nieuwsgierig	en	op	zoek	naar	hun	eigen	identiteit	op	de	een	of	andere	
manier.	

Sociaal-maatschappelijke	sector	

Als	we	kijken	naar	de	sectoren	waarin	de	geïnterviewden	werken	komt	sociaal	maatschappelijk	werk	
als	grootste	categorie	naar	voren,	gevolgd	door	‘zelfstandig’,	‘onderwijs’,	‘kunst	en	journalistiek’	en	
‘techniek	/	ICT’,		‘gezondheidszorg’	en	‘juridisch’.		

Van	de	108	mensen	die	werken,	zijn	er	20	werkzaam	in	de	sociaal-maatschappelijke	sector	en	zijn	er	
19	voor	zichzelf	begonnen.	Deze	twee	categorieën	overlappen	gedeeltelijk.	

Dat	er	relatief	veel	mensen	in	de	sociaal-maatschappelijke	sector	werken	hangt	met	diverse	factoren	
samen.	Uit	de	verhalen	blijkt	dat	veel	vluchtelingen	dankbaar	zijn	dat	zij	het	er	levend	van	afgebracht	
hebben.	Soms	voelen	ze	zich	schuldig	ten	opzichte	van	de	mensen	in	hun	land	die	het	niet	gered	
hebben.	Ook	weten	ze	wat	vluchtelingen	moeten	doormaken	en	hoeveel	moeite	het	kost	om	in	
Nederland	je	weg	te	vinden.	Dit	alles	maakt	dat	ze	een	enorme	behoefte	voelen	om	iets	te	doen	voor	
hun	mede	vluchtelingen	en	voor	de	samenleving	in	bredere	zin.	Vermoedelijk	spelen	ook	praktische	
redenen	een	rol.	Als	je	de	taal	niet	zo	goed	beheerst	is	het	makkelijker	te	werken	met	mensen	die	dat	
ook	niet	doen,	dan	met	mensen	die	je	constant	beoordelen	op	je	taalperfectie.	Daarbij	komt	dat	de	
sociaal-maatschappelijke	beroepsgroep	relatief	divers	is.		

Geïnterviewden	die	in	andere	sectoren	werken	zoeken	vaak	mogelijkheden	om	naast	hun	werk	
maatschappelijk	actief	te	zijn.	De	motieven	hiervoor	en	de	manier	waarop	ze	dat	doen	komen	in	de	
volgende	pararaaf	aan	de	orde.		

Zelfstandig	ondernemers		

Onder	de	geïnterviewden	zijn	19	zelfstandig	ondernemers.	Een	deel	van	deze	ondernemers	is	actief	
in	de	sociaal	maatschappelijke	sector.	Zij	vertalen	hun	wil	om	iets	voor	anderen	te	betekenen	in	het	
opzetten	van	maatschappelijke	projecten	of	dienstverlening	aan	mensen	in	lastige	situaties.		

De	meeste	van	de	zelfstandige	ondernemers	deden	daarvoor	betaald	werk,	maar	waren	ontevreden	
over	hun	werk,	of	kregen	te	maken	met	bezuinigingen.	Ook	is	er	een	aantal	mensen	dat	erg	veel	
moeite	had	om	betaald	werk	te	vinden	en	(mede)	daarom	voor	zichzelf	begonnen	is.	Er	zijn	diverse	
ondernemers	die	zich	min	of	meer	op	vrijwillige	basis	zijn	gaan	inzetten	om	een	maatschappelijk	



	
	

15	
	

probleem	op	te	lossen	of	onrecht	aan	te	pakken	en	die	later	een	professionaliseringsslag	gemaakt	
hebben.	Zelfstandig	ondernemerschap	biedt	vaak	meer	dan	een	dienstverband,	de	ruimte	om	zaken	
op	een	eigen	manier	en	vanuit	een	eigen	perspectief	op	te	pakken.	De	meeste	van	de	geïnterviewde	
ondernemers	zijn	succesvol,	een	enkeling	redt	het	uiteindelijk	niet.	Daarbij	moet	aangetekend	
worden	dat	deze	ondernemers	bereid	zijn	ontzettend	veel	werk	te	verzetten	en,	zeker	in	aanvang,	
met	weinig	inkomsten	genoegen	te	nemen.		

Een	goed	voorbeeld	van	iemand	die	voor	zichzelf	begon	omdat	ze	iets	voor	anderen	wilde	
betekenen,	is	een	Iraanse	maatschappelijk	ondernemer	in	Utrecht.	Ze	zegt	over	haar	organisatie	en	
de	weg	er	naartoe:		

Ik	had	het	gemaakt	als	manager	in	de	zakenwereld,	maar	in	2006	besefte	ik	dat	mijn	hart	
ergens	anders	lag.	Dat	ik	wel	een	brug	moest	bouwen	tussen	mijn	land	en	Nederland	en	iets	
terug	wilde	doen	voor	de	samenleving	waarin	ik	leef.	Voor	mannen	en	vrouwen	die	hier	pas	
waren	was	het	heel	moeilijk	om	een	evenwicht	te	vinden	tussen	Nederland	en	hun	eigen	
cultuur,	ik	zag	vaak	een	grote	afstand.	Daar	kwam	het	idee	van	TalenTonen	uit	en	vanaf	toen	
ben	ik	daarmee	bezig	geweest.	Ik	denk	dat	wij	daar	wel	succesvol	in	zijn,	ik	zie	mensen	die	wij	
jarenlang	geholpen	hebben	en	die	hun	eigen	weg	kunnen	vinden	nu.	En	wij	zijn	niet	zoals	
andere	organisaties,	die	papierwerk	voor	mensen	doen	en	even	voor	ze	bellen.	Wij	gaan	
dieper	en	bieden	een	totaalpakket,	want	de	mensen	die	bij	ons	komen	hebben	vaak	
financiële-,	sociale-,	taalkundige-	en	psychische	problemen	tegelijk.	Mensen	komen	vaak	
onder	financieel	bewind,	we	geven	Nederlandse	les,	verschillende	trainingen,	individuele	
begeleiding,	een	passend	maatje	als	daar	behoefte	aan	is,	maken	uitstapjes	met	mensen,	
eten	samen	en	praten	veel	met	elkaar.	Wij	gaan	met	ze	naar	de	huisarts,	de	psychiater	of	de	
rechtbank	als	het	moet.	Om	ze	het	gevoel	te	geven	dat	ze	er	niet	alleen	voor	staan.	

	

Werkgelegenheid	creëren	

Er	zijn	geïnterviewden	die	zich	via	projecten	of	verenigingen	inzetten	om	de	werkloosheid	onder	
vluchtelingen	terug	te	dringen,	vrijwillig	of	beroepsmatig.	Een	klein	deel	van	de	respondenten,	met	
de	name	de	ondernemers,	creëert	zelf	werkgelegenheid.		

Een	voorbeeld	is	de	uit	Iran	afkomstige	directeur	van	een	keten	van	sportscholen,	die	over	zijn	
bijdrage	zegt:		

Ik	ben	algemeen	directeur	van	een	keten	van	bedrijven,	waarvan	ik	van	een	aantal	ook	mede-
eigenaar	ben.	Dus	daarin	heb	ik	mijn	succes	bereikt	en	dat	succes	uit	zich	in	een	mooi	huis,	
een	mooie	auto,	maar	ook	[…]	in	het	team	waarmee	we	werken.	Ik	denk	dat	we	in	totaal	zo'n	
300	mensen	hebben	die	bij	ons	werken.[…]	En	ik	heb	in	de	loop	van	de	tijd	nu	heel	veel	
mensen	mogen	aannemen,	een	vast	contract	mogen	aanbieden.	[…]	En	zo	is	mijn	invloed	
groots	in	deze	maatschappij	of	in	de	stad	Utrecht,	we	raken	natuurlijk	een	hele	hoop	mensen,	
direct	of	indirect,	maar	ook	zeker	voor	de	medewerkers	die	we	hebben	en	die	bij	ons	aan	de	
slag	gaan.	

	



	
	

16	
	

	

Belasting	betalen	en	consumeren	

Het	is	hiervoor	al	gezegd,	veel	van	de	geïnterviewden	zijn	er	trots	op	dat	zij	in	Nederland	belasting	
betalen.	Ze	noemen	dit	nadrukkelijk	als	een	bijdrage	aan	de	samenleving.	Het	wordt	gezien	als	een	
vorm	van	iets	terugdoen	voor	het	land	dat	hen	opnam	en	kansen	gaf.	Naast	het	afdragen	van	
belasting,	is	er	een	aantal	mensen	dat	geld	uitgeven	in	de	stad	waarin	ze	wonen	als	bijdrage	ziet	en	
dat	expliciet	vermeldt.		

Een	Congolese	biomedische	wetenschapper	en	projectmedewerker	zegt	hierover:		

Bijdragen!	Soms	heeft	bijdragen	een	financiële	connotatie.	Op	dit	moment	werk	ik	en	draag	ik	
mijn	belasting	af	aan	de	gemeenschap.	Ik	ben	belastingbetaler	zoals	elke	andere	burger.	Ook	ben	
ik	een	consument.	Dat	is	ook	een	bijdrage	voor	de	bedrijven	en	dat	staat	ook	in	het	kader	van	de	
gemeenschap.	[…]	Iets	op	een	directe	manier	bijdragen	aan	de	maatschappij?	Door	middel	van	
belastingen.	

	

2.	Sociaal-maatschappelijke	bijdragen	en	vrijwilligerswerk	

Naast	betaald	werk	in	de	sector	van	zorg	en	welzijn,	zijn	er	talloze	andere	manieren	waarop	
Nederlanders	met	een	vluchtelingenachtergrond	sociaal-maatschappelijke	bijdragen	leveren.	Deze	
vorm	van	vrijwillige	inzet	kent	vele	gedaanten.	Er	zijn	de	nodige	respondenten	die	vrijwilligerswerk	in	
de	meer	klassieke	zin	doen,	zoals	meehelpen	in	een	verzorgingshuis	of	in	een	buurthuis.	Een	deel	van	
de	vrijwillige	inspanningen	is	gericht	op	algemeen	maatschappelijke	thema’s,	zoals	zich	inzetten	voor	
het	basisinkomen,	of	actief	zijn	in	de	politiek.	Ook	zijn	er	respondenten	die	zich	inzetten	om	hun	
eigen	buurt	leefbaarder	en	socialer	te	maken.		

Daarnaast	zijn	er	veel	mensen	die	actief	zijn	voor	de	eigen	groep	door	het	organiseren	van	culturele	
bijeenkomsten,	het	bieden	van	sociale	ondersteuning	en	het	werken	aan	de	emancipatie	van	
vrouwen.	Een	aantal	van	de	respondenten	geeft	aan	het	goed	opvoeden	van	kinderen	als	belangrijke	
bijdrage	aan	de	samenleving	te	zien.	Een	andere	vorm	van	maatschappelijk	bijdragen	die	expliciet	
genoemd	wordt	door	verschillende	respondenten	is	het	bewust	beïnvloeden	van	beeldvorming	en	
discours.		

Meer	dan	de	helft	van	de	respondenten	doet	vrijwilligerswerk.	Van	deze	vrijwilligers	doen	bijna	
evenveel	mensen	'algemeen	vrijwilligerswerk'	als	vrijwilligerswerk	voor	mede-vluchtelingen	,	binnen	
of	buiten	hun	eigen	vluchtelingengemeenschap.		

Hieronder	volgt	een	overzicht	van	de	soorten	vrijwilligerswerk	die	de	geïnterviewden	doen:	

- Actief	in	bewonersorganisatie,	organiseert	uitwisselingsprogramma’s	voor	(ex-vluchteling)	jongeren	uit	
verschillende	Europese	gastlanden		

- Actief	in	de	Iraanse	Vrouwen	Stichting	en	in	de	vakbeweging	
- Actief	in	de	kerk	
- Bestuursfuncties	



	
	

17	
	

- Betrokken	school-	en	sportouder,	sociale	cohesie	in	de	buurt	
- Collecteren	voor	Rode	Kruis,	vrijwilligerswerk	voor	Vietnamese	boeddhistische	gemeenschap	
- Diaken	in	een	Servisch-orthodoxe	kerk,	begeleidt	jongeren,	als	tolk	gewerkt	voor	Joegoslavische	

vluchtelingen	
- Geeft	als	vrijwilliger	wiskundeles	
- Geeft	computerles	bij	VluchtelingenWerk	
- Geeft	sportlessen	aan	Somaliërs	en	loopt	stage	bij	stichting	Dalmar,	waar	hij	Somaliërs	helpt	met	

allerlei	praktische	zaken	
- Gemeenteraadslid	
- Heeft	als	vrijwilliger	gewerkt	voor	Stichting	JKB	(Justitieel	Klachten	Buro)	
- Heeft	vrijwilligerswerk	gedaan	in	een	bejaardentehuis,	is	actief	in	de	kerk	
- Helpt	vluchtelingen	met	papieren	etc.	
- In	culturele	jury's	en	commissies	van	de	gemeente,	betrokken	bij	Rotterdams	filmfestival	
- Ingezet	voor	vluchtelingen	in	de	stad	in	diverse	stichtingen,	eigen	stichting	Monditaal	
- Is	actief	als	vrijwilliger	(straten	schoonmaken),	is	bezig	met	een	aantal	projecten	in	de	gemeente	
- Lid	D’66	
- Lid	ondernemerstafel	van	de	Rotary	Club	
- Lid	van	milieu	educatie	centrum,	vrijwillig	gastdocent	en	huiswerkbegeleider	
- Lid	van	ondernemersvereniging,	kunstvereniging,	Oranjevereniging	en	buurtvereniging;	gaf	tekenles	

aan	kinderen	
- Middels	gemeentepolitiek	problemen	binnen	de	Somalische	gemeenschap	aanpakken	
- Migranten	uit	Joegoslavië	en	andere	landen	helpen	immigreren.	Taallessen	geven	aan	deze	

immigranten	
- Ondernemersorganisatie	bij	gelegenheden	etc	.	in	de	stad	
- Ondersteunt	alleenstaande	minderjarige	asielzoekers	
- Organisatie	‘Wij	voor	vrede’	opgericht,	voor	alle	nationaliteiten	uit	voormalig	Joegoslavië	
- Organiseren	van	culturele	evenementen,	Kinderatelier	opgezet	
- Penningmeester	van	de	Vereniging	van	Eritreeërs	
- Politiek	actief	geweest	(SP)	
- Politiek	actief	in	de	gemeenteraad	
- Radiowerk	en	krant	bij	Bosnische	vereniging	
- Reeksen	van	presentaties	geven	over	religie	en	levensvragen	
- Schoonhouden	woonomgeving	
- Soms	actief	als	tolk	voor	Somaliërs	
- Stichting	ondersteuning	allochtone	vrouwen,	collecteren,	hulp	op	school	en	in	bejaardentehuis	
- Stichting	opgezet	om	migranten	en	vluchtelingen	op	allerlei	manieren	te	ondersteunen	
- Twee	stichtingen	helpen	opzetten	die	gratis	juridisch	advies	geven	en	is	bezig	met	een	derde	
- Van	plan	om	een	kinderboerderij	te	starten	
- Veel	vrijwilligerswerk	(bestuur	van	VluchtelingenWerk,	workshops	en	lezingen,	Amnesty	International,	

Stichting	TalenTonen)	
- Veel	vrijwilligerswerk:	sportvereniging,	andere	manieren	van	mensen	bij	elkaar	brengen	
- Vereniging	voor	belangenbehartiging	blinden	en	slechtzienden	
- Via	boksen	(hang)jongeren	van	de	straat	houden.	organiseert	buurtactiviteiten	
- Via	IBM	hoogopgeleide	buitenlandse	vrouwen	aan	het	werk	helpen	en	dropouts	terug	naar	school	

begeleiden.	Vijftig	bestuursfuncties	
- Voorzitter	van	Amnesty	International	in	Den	Haag;	bestuurslid	Nederlandse	Vereniging	voor	

Vrouwenbelangen	
- Voorzitter	Vereniging	van	Afghaanse	schrijvers	in	ballingschap	
- Vrijwilliger	bij	VluchtelingenWerk,	Amnesty	International	
- Vrijwilliger	in	buurthuis	



	
	

18	
	

- Vrijwilligerswerk	(dansles	geven	aan	kinderen,	sporten	met	vrouwen	in	AZC)	
- Vrijwilligerswerk	bij	het	Allende	Centrum	en	Vluchtelingenwerk	Rijnmond	
- Vrijwilligerswerk	bij	stichting	voor	Iraanse	Vrouwen,	vrijwilligerswerk	bij	Galerie	Uithof	
- Vrijwilligerswerk	bij	VluchtelingenWerk	(trajectbegeleider)	
- Vrijwilligerswerk	in	de	Afghaanse	gemeenschap	
- Vrijwilligerswerk	in	de	kerk	
- Vrijwilligerswerk	in	theater,	filmhuis	en	bibliotheek	
- Vrijwilligerswerk	op	de	school	van	haar	dochter	
- Vrijwilligerswerk	op	verschillende	plekken,	Samen	010,	Stichting	Rotterdams	Ongedocumenteerden	

Steunpunt,	Stichting	Welkom	in	Rotterdam	
- Vrijwilligerswerk	plantsoenendienst	
- Vrijwilligerswerk	voor	de	kerk	en	de	tafeltennisvereniging	
- Vrijwilligerswerk	voor	Vietnamese	vereniging	en	mensen	zo	helpen	beter	te	integreren	
- Werkt	voor	Iraans	radiostation	in	Nederland	
- Werkt	vrijwillig	bij	een	instantie	die	mantelzorgers	ondersteunt	
- Workshops	geven	in	AZC	
- Zeer	betrokken	bij	de	buurt	en	bij	bewonersinitiatieven	
- Zet	zich	in	voor	basisinkomen	
- Zit	in	twee	vrouwengroepen	in	de	buurt,	begeleidt	ouders	om	beter	met	hun	kinderen	om	te	gaan,	zit	in	

de	ouderraad	van	een	basisschool	

Motieven	voor	vrijwillige	inzet	

De	motivatie	om	zich	vrijwillig	in	te	zetten	is	verschillend.	De	redenen	die	worden	aangegeven	zijn:	
	

o iets	terug	willen	doen	voor	Nederland	
o iets	willen	doen	voor	de	eigen	gemeenschap	of	vluchtelingen	in	het	algemeen	
o taal	leren	en	integratie	bespoedigen	
o een	weg	naar	werk	
o verveling	bestrijden	
o soms	religieus	geïnspireerd	(veel	vaker	bij	christelijke	dan	bij	islamitische	

vluchtelingen)	
o zingeving	eigen	bestaan	

	
Vaak	gaat	het	ook	om	een	combinatie	van	motieven.		
	
Net	als	bij	het	betaalde	werk,	valt	op	met	hoeveel	inzet	onze	respondenten	hun	vrijwilligerswerk	
doen.	Een	Iraanse	man	deed	terwijl	hij	in	het	AZC	in	Crailo	verbleef	al	vrijwilligerswerk	in	de	Centrale	
Bibliotheek	in	Amsterdam.		
	

En	ik	krijg	ook	geen	vrijwilligersvergoeding	van	de	bibliotheek	voor	de	eerste	jaren,	dus	ik	
kwam	met	de	fiets	van	Crailo	naar	Amsterdam,	30	kilometer.	En	aan	het	eind	van	de	avond	
ging	ik	gewoon	30	kilometer	terug	fietsen.	[…]	Omdat	ik	graag	iets	wilde	doen.		
	

Een	ander	voorbeeld	is	de	uit	Vietnam	afkomstige	wis-	en	natuurkundedocent,	die	als	
gepensioneerde	allerlei	vrijwilligerswerk	verricht:		



	
	

19	
	

	 Ik	heb	toen	ik	hier	les	gaf	een	heel	technisch	woordenboek	gemaakt	met	mijn	vrouw,	voor	
	 leerlingen	die	de	vakken	wiskunde,	natuurkunde,	scheikunde	en	biologie	volgen.	Het	was	in
	 Nieuwspoort	in	Den	Haag	aan	de	toenmalige	minister	van	onderwijs,	meneer	Brinkman,	
	 overhandigd.	Hij	heeft	zijn	bewondering	ervoor	uitgesproken.	[…]	Ik	ben	lid	van	een	
	 milieu-educatiecentrum	in	Nieuwegein,	over	telen,	over	groente,	over	het	milieu.	Ik	heb	ook	
	 als	gastdocent	en	vrijwilliger	les	gegeven	op	scholen,	over	duurzame	energie	bijvoorbeeld.	
	 Dat	vind	ik	ook	leuk.	Hier	vlakbij	geef	ik	op	dinsdagavond	ook	les	aan	kinderen	in	de	wijk	die	
	 moeite	hebben	met	wis-	en	natuurkunde.	Daar	zitten	leerlingen	van	de	brugklas	tot	en	met	de	
	 eindexamenklas.	Ik	vind	het	werk	prima.	

Vrijwilligerswerk	kan	in	de	eerste	jaren	in	Nederland	een	belangrijke	rol	spelen	in	het	opbouwen	van	
een	netwerk	en	het	leren	van	de	taal.	Het	is	een	manier	voor	nieuwkomers	om	hun	vooralsnog	kleine	
wereldje	in	Nederland	te	vergroten	en	bezig	te	zijn,	en	voor	hen	en	oudkomers	een	manier	om	iets	
terug	te	doen	voor	(anderen	in)	de	Nederlandse	samenleving	en	hun	leefomgeving	proberen	te	
verbeteren.		

Een	Chileense	man	die	op	45	jarige	leeftijd	naar	Rotterdam	kwam	vertelt	over	de	omslag	in	zijn	leven	
door	zijn	vrijwilligerswerk:	

Toen	ik	kwam	waren	mijn	hoofdharen	zwart.	Na	een	jaar	was	ik	al	grijs	geworden.	Zonder	iets	
te	ondernemen.	Ik	vroeg	me	steeds	af:	wat	doe	ik	hier?	Ik	heb	zoveel	ruzies	met	mijn	vrouw	
gehad.	Ik	wilde	hier	niet	blijven.	Ik	wilde	graag	weg.	Totdat	Paco	kwam	en	zei.:,	wat	u	moet	
gaan	doen	is	de	taal	leren	en	in	de	samenleving	integreren.	[…]	Toen	ben	ik	naar	een	stichting	
gegaan	waar	ze	bejaarden	helpen	in	de	buurt	IJsselmonde.	Daar	ben	ik	bejaarden	gaan	
helpen	met	wandelingen	maken,	boodschappen	doen,	ze	vroegen	mij	of	ik	kon	behangen,	en	
dat	had	ik	vanaf	mijn	achtste	met	mijn	opa	gedaan.	Dus	behangen,		schilderen.	En	zo	leerde	ik	
de	Nederlandse	samenleving	kennen.	Ze	[de	bejaarden]	spraken	met	mij,	ze	wilden	weten	
waar	vandaan	ik	kwam.	En	ze	vonden	het	leuk	als	ik	over	mijn	land	vertelde.		

Het	algemene	vrijwilligerswerk	wordt	door	de	geïnterviewden	ook	echt	als	vrijwilligerswerk	
benoemd.	Je	inzetten	voor	de	eigen	gemeenschap	of	voor	vluchtelingen	in	bredere	zin	wordt	als	zo	
vanzelfsprekend	ervaren,	dat	het	vaak	niet	met	de	term	vrijwilligerswerk	wordt	aangeduid.	Soms	is	
het	vrijwilligerswerk	een	opstap	tot	het	vinden	van	een	betaalde	baan.	

Een	voorbeeld	hiervan	is	de	Somalische	projectcoördinator	die	het	vanuit	zijn	eigen	culturele	en	
religieuze	achtergrond	vanzelfsprekend	vindt	om	iets	voor	anderen	–en	specifiek	mede-Somaliërs-	te	
doen.	Zijn	vrijwillige	inzet	bleef	niet	onopgemerkt	en	hij	werd	door	de	gemeente	gevraagd	om	zijn	
werk	betaald	voort	te	zetten.	Ook	zette	hij	met	een	aantal	collega’s	een	eigen	stichting	op:		

Tijdens	mijn	studietijd	was	ik	al	heel	actief	binnen	de	Somalische	gemeenschap.	We	
organiseerden	activiteiten	voor	jongeren	en	ik	was	ook	als	vrijwilliger	aangesloten	bij	een	
vereniging	om	jongeren	met	een	vluchtverleden	te	helpen	in	Den	Haag.	En	toen	hebben	we	
ook	een	onderzoek	gedaan	in	samenwerking	met	de	Haagse	Hogeschool,	omdat	er	veel	
probleempjes	waren	met	Somalische	jongeren	in	Den	Haag.	Aan	de	hand	van	het	resultaat	
van	dat	onderzoek	is	een	project	ontstaan	om	jongeren	naar	werk	en	scholing	te	begeleiden	
en	toevallig	heeft	iemand	van	gemeente	Den	Haag	mij	gevraagd	om	dat	project	te	leiden.	[...]	
Maar	dat	project	focuste	op	jongeren	zonder	de	ouders	erbij	te	betrekken,	en	een	probleem	



	
	

20	
	

moet	worden	aangepakt	bij	de	wortel.	Dus	toen	hebben	we	zelf	initiatief	genomen	om	
onderzoek	te	doen	met	Somalische	ouders	in	Den	Haag.	Na	dat	onderzoek	vonden	we	dat	
ouders	begeleiding	moesten	krijgen,	en	hebben	we	met	een	aantal	collega’s	besloten	om	deze	
stichting	op	te	richten.	De	laatste	jaren	hebben	we	ons	onder	andere	intensief	op	de	qat-
problematiek	gericht.	

Actief	in	de	eigen	buurt	

10%	van	de	respondenten,	vertelt	sociaal	actief	te	zijn	in	de	eigen	buurt.	Niet	iedereen	noemt	dit	een	
bijdrage	of	vrijwilligerswerk.	Daarnaast	zijn	er	mensen	die	afval	opruimen	of	heggen	knippen	
bijvoorbeeld.	En	er	zijn	mensen	die	hun	bijdrage	vooral	zien	in	hun	houding	ten	opzichte	van	
anderen.		

Een	beleidsadviseur	uit	voormalig	Joegoslavië	zegt:	

Nou	weet	je	wat	ik	zo	gek	vind,	dat	ik	toch	vaak	van	mensen	hoor	dat	mensen	in	Amsterdam	
elkaar	geen	gedag	zeggen.	Ik	heb	dat	echt	niet.	Ik	woon	hier	nu	ruim	een	jaar	en	ken	al	mijn	
buren.	[…]	En	ik	begroet	mensen	hier	op	straat	altijd	en	ik	word	terug	gegroet.	[…]	Het	is	zo	
eenvoudig.	Ik	denk	dat	we	daar	best	wel	een	groot	verschil	mee	zouden	kunnen	maken,	als	je	
de	ander	alleen	al	zou	laten	weten	dat	je	hem	ziet.	

	
Sommigen	geïnterviewden	richten	zich	op	bepaalde	groepen	mensen	in	de	wijk.	De	werkloze	moeder	
die	andere	moeders	helpt	door	op	te	passen	op	kinderen	in	de	buurt,	de	filosofische	allrounder	die	
hulpverlening	biedt	aan	schizofreniepatiënten	in	zijn	omgeving,	de	maatschappelijk	ondernemer	en	
ecoloog	die	een	project	opzette	voor	nieuwkomers	in	de	buurt,	de	sportieve	taxichauffeur	die	
hangjongeren	van	de	straat	wil	halen	door	ze	bokslessen	te	geven,	de	cultureel	onderneemster	die	
bijeenkomsten	organiseert	voor	andere	vrouwen	en	ouders	uit	de	buurt,	enzovoort.		

Anderen	zijn	minder	gefocust	op	een	bepaalde	doelgroep.	Zij	werken	heel	bewust	aan	projecten	en	
initiatieven	om	verschillende	bevolkingsgroepen	met	elkaar	te	verbinden	en	om	de	eigen	buurt	of	
wijk	tot	een	plek	te	maken	waar	zij	zich	zelf,	en	anderen	mensen	met	diverse	achtergronden,	thuis	
voelen.	Zij	doen	dit	vanuit	een	gevoel	van	eigenaarschap	van	de	buurt	en	willen	graag	dat	ook	
anderen	zich	eigenaar	kunnen	voelen.		

De	Somalische	maatschappelijk	ondernemer	en	ecoloog	die	al	eerder	aangehaald	is,	is	ook	actief	in	
de	Haagse	wijk	waar	hij	woont:	

Ik	ben	vijf	jaar	bestuurslid	geweest	bij	de	bewonersorganisatie.	Daarnaast	zat	ik	in	de	
werkgroep	leefbaarheid	en	was	ik	een	factor	vanuit	andere	doelgroepen	en	de	bewoners,	in	
het	verbinden	van	autochtonen	en	allochtonen.	[…]	We	organiseren	activiteiten	voor	de	
bewoners	en	als	er	klachten	zijn	dan	kaarten	we	die	aan.	[…]	We	hebben	een	mooi	project	
opgezet	dat	‘Welkom	Thuis’	heet,	om	de	mensen	die	in	de	nieuw	gebouwde	woningen	zijn	
gekomen	welkom	te	heten	en	hen	en	de	bewonersorganisatie	te	verbinden.	We	informeren	ze	
ook	over	waar	je	terecht	kunt	en	waar	de	bibliotheek	en	apotheek	zijn	bijvoorbeeld.	In	alles	
wat	ik	doe	was	of	wilde	ik	een	verbindende	factor	zijn,	maar	dat	moet	je	doen	om	iets	te	
verbeteren,	een	bijdrage	te	leveren.	



	
	

21	
	

Een	goed	voorbeeld	van	zo	iemand	die	zich	mede	eigenaar	voelt	van	de	buurt	waar	hij	woont	en	die	
veel	energie	steekt	in	buurtinnovatie	is	een	Bosnische	interieurontwerper:		

Tot	en	met	nu	ben	ik	een	zeer	betrokken	buurtbewoner	van	de	Indische	buurt	in	Amsterdam	
Oost,	ben	ik	betrokken	bij	allerlei	activiteiten	het	leven	nog	beter	te	maken	in	dit	gedeelte	van	
Amsterdam.	[…]	En	misschien	juist	door	het	succes	van	buurthuis	de	Meevaart	waar	ik	ook	bij	
betrokken	ben,	krijg	ik	vaak	bezoek	uit	andere	delen	van	de	stad,	uit	andere	steden	en	zelfs	uit	
het	buitenland.	Mensen	die	een	rondleiding	doen	kloppen	dan	bij	mij	aan	en	zeggen	dat	ik	me	
even	voor	moet	stellen	en	een	kort	verhaal	moet	houden.	[…]	Het	succes	van	de	Meevaart	is	
de	enorme	betrokkenheid	van	alle	soorten	mensen	met	verschillende	achtergronden.	Het	is	
totaal	anders	dan	het	klassieke	cliché	van	wat	een	buurtcentrum	is.	Dus	een	plek	waar	
mensen	kaarten,	domino	spelen,	thee	drinken	en	zitten	niksen.	Dit	is	een	bruisend	centrum	
met	enorm	veel	activiteiten,	die	aansluiten	bij	innovatieve	internationale	ontwikkelingen	en	
gedachten	over	hoe	we	samen	verder	moeten	leven	in	de	maatschappij.	

Net	als	bij	betaald	werk	zoeken	de	geïnterviewde	vluchtelingen	met	hun	inzet	voor	hun	omgeving	
naar	manieren	om	ruimte	te	creëren	om	zich	deel	en	zelfs	mede-eigenaar	van	die	omgeving	te	
kunnen	voelen.	De	ruimte	die	zij	willen	scheppen	en	de	manier	waarop	ze	die	vullen	zijn	automatisch	
anders	dan	de	traditionele	vormen	van	wijkopbouw.		

Kinderen	opvoeden	

Een	klein	deel	van	de	respondenten	heeft	het,	in	het	kader	van	bijdragen	aan	de	stad	over	het	
opvoeden	van	hun	kinderen.	Ze	spreken	over	het	opvoeden	van	kinderen	tot	goede	mensen,	die	op	
hun	beurt	weer	een	bijdrage	zullen	leveren	aan	de	maatschappij.	Uit	veel	meer	interviews	blijkt	een		
sterke	focus	op	de	toekomst	van	de	kinderen,	zonder	dat	dit	direct	als	bijdrage	benoemd	wordt.	Deze	
focus	hangt	zeker	samen	met	het	vluchteling	zijn	(veel	mensen	zijn	ook	vanwege	de	toekomst	van	de	
kinderen	gevlucht)	en	met	hun	eigen	positie	als	nieuwkomer,	die	niet	altijd	werk	op	zijn	eigen	niveau	
kan	vinden.	Als	je	twijfelt	over	je	eigen	mogelijkheden	en	carrièreperspectieven	is	het	logisch	om	de	
verwachtingen	die	je	zelf	misschien	ooit	had,	op	je	kinderen	te	projecteren.	Het	gaat	echter	niet	
alleen	om	carrièreperspectieven,	ook	kinderen	opvoeden	tot	goede	mensen	en	goede	burgers	wordt	
als	fundamenteel	voor	de	toekomst	gezien.		

Soms	worden	er	concrete	voorbeelden	bij	genoemd,	zoals	door	een	Chileense	vader	die	naast	zijn	
werk	met	bejaarden	en	het	organiseren	van	een	Chileense	voetbalclub	ook	de	bijdragen	van	zijn	
inmiddels	volwassen	kinderen	noemt:		

Ik	zie	mijn	werk	met	bejaarden	als	een	bijdrage	aan	de	stad.	En..	dat	mijn	kinderen	zich	
konden	integreren	in	de	samenleving.	En	ze	zijn	nu	bezig	met	hun	eigen	bijdrage.	[…]	Vandaag	
de	dag	is	mijn	zoon	diegene	die	aan	integratie	werkt	via	sport	en	zijn	kinderen.	Mijn	dochter	
ook,	via	sport,	museumbezoeken	en	andere	activiteiten.		

Door	andere	ouders	wordt	het	meer	algemeen	verwoord,	zoals	door	de	Afghaanse	studieadviseur,	
die	naast	haar	vrijwilligerswerk	voor	een	stichting	die	scholen	in	Afghanistan	ondersteunt	en	stichting	
Vluchteling	het	opvoeden	van	haar	kinderen	als	bijdrage	benoemt:		

Ik	heb	gekozen	om	kinderen	te	hebben	omdat	ik	het	zelf	heel	graag	wilde,	ik	had	gewoon	een	
kinderwens.	Maar	ik	denk	dat	je	bijdrage	uiteindelijk	is	dat	je	echt	goede	mensen	op	de	



	
	

22	
	

wereld	zet	die	ook	iets	goeds	doen	hier.	Als	je	ze	een	goed	leven	geeft,	en	het	uiteindelijk	
goede	mensen	worden,	die	ook	wat	terug	kunnen	doen.	

Daarnaast	zijn	er	respondenten	die	hun	betrokken	ouderschap	als	een	vorm	van	bijdrage	zien.	Ze	
vertellen	over	hun	vrijwillige	hulp	aan	activiteiten	op	de	school	van	hun	kinderen	bijvoorbeeld,	over	
klaarstaan	voor	andere	(alleenstaande)	ouders	wat	betreft	oppassen	en	over	vervoeren	van	kinderen	
in	verband	met	sportactiviteiten.		
	

Opvoeden	is	kiezen		

Vluchtelingen	die	hun	kinderen	(verder)	opvoeden	in	Nederland	zien	zich	geplaatst	voor	de	vraag	hoe	
ze	een	balans	vinden	tussen	de	normen,	waarden	en	opvoedstijlen	die	belangrijk	zijn	in	het	land	van	
herkomst	en	die	in	het	nieuwe	land.	Soms	komen	die	overeen.	Soms	ook	niet.	

Vrijwel	alle	respondenten	gaven	aan	dat	ze	hun	kinderen	willen	toerusten	op	een	leven	in	Nederland.	
De	Nederlandse	manier	van	met	elkaar	omgaan	wordt	door	hen	als	‘direct’	getypeerd.	Men	zegt	hier	
zonder	veel	omwegen	wat	men	van	iets	vindt,	dit	in	tegenstelling	tot	de	omgang	in	het	land	van	
herkomst.	In	deze	‘directheid’	en	‘openheid’	zien	de	meeste	geïnterviewden	voordelen,	ook	al	zijn	ze	
het	zelf	niet	gewend	om	te	doen.	Kinderen	moeten	bekend	worden	gemaakt	met	Nederlandse	
omgangsvormen,	die	als	efficiënter	maar	minder	warm,	worden	gezien.	Een	Iraanse	filmmaker	
vertelt:	

Een	ding	in	Iran	waar	ik	bijvoorbeeld	totaal	niet	tegen	kon	is	de	hele	Tarof	[omgangsnormen].	
Al	die	sociale	codes	die	me	gewoon	irriteerden.	Dat	ik	echt	zoiets	had	van	‘nou,	doe	gewoon	
normaal’.	Of	dat	je	moet	eten	terwijl	je	gewoon	geen	honger	hebt.	Of	dat	je	dan	in	de	
ochtend	wakker	word	en	je	wil	dan	iets	doen.	Nou	ja,	dat	is	niet	makkelijk	om	dat	zo	ver	te	
krijgen.	Het	duurt	zo	lang.	Dan	gaan	we	eerst	uitgebreid	dit	doen	en	dan	dat.	Er	zit	gewoon	
geen	enkele	planning	in	de	dag,	zeg	maar.	Terwijl	je	hier	plant.	Je	plant	alleen	maar	in	
Nederland.	En	dat	ben	je	ook	gewoon	gewend.	

Een	element	waar	de	geïnterviewden	vrijwel	zonder	uitzondering	aan	vast	lijken	te	houden,	is	het	
respect	dat	je	van	kinderen	verwacht	voor	hun	ouders,	maar	ook	voor	hun	docenten	en	voor	
ouderen	in	het	algemeen.	Er	wordt	meer	uitgelegd	dat	men	dat	van	huis	uit	gewend	is	en	er	wordt	
ook	wel	meer	met	de	kinderen	onderhandeld,	maar	het	laatste	woord	is	aan	de	ouders.	Een	Eritrese	
vrouw	die	als	7-jarige	naar	Nederland	kwam	vertelt	over	de	wijze	waarop	zij	haar	kinderen	opvoedt.	

Ik	denk	dat	ik	met	mijn	kinderen	meer	in	discussie	ga.	In	de	zin	van	dat	je	ze	laat	kiezen	wat	ze	
willen.	Wil	je	nu	je	huiswerk	maken,	dan	kunnen	we	vanmiddag	dat	doen.	[…]	Dat	soort	
discussies	ga	ik	aan	met	mijn	kinderen,	ik	laat	ze	wel	vrij	in	hun	keuze.	Terwijl	het	bij	mijn	
ouders	was:	‘dit	moet	er	gebeuren	en	dan	gebeurt	het	ook’.	

Dezelfde	vrouw,	die	zichzelf	als	zeer	Nederlands	beschouwt,	geeft	als	antwoord	op	de	vraag	wat	er	
nog	Eritrees	is	aan	de	opvoeding	van	haar	kinderen:	

Nou	één	van	de	dingen	waar	ik	een	heel	groot	verschil	[met	een	Nederlandse	opvoeding]	in	
zie	is	het	respect	hebben	voor	je	ouders,	hoe	ga	je	met	je	ouders	om?	Dus	in	die	zin	wil	ik	wel	



	
	

23	
	

dat	ze	ook	een	beetje	vanuit	het	Eritrese	meekrijgen.	Dus	je	hebt	niet	een	grote	mond	tegen	je	
ouders.	Je	kan	prima	met	elkaar	in	discussie,	maar	je	ouders	zijn	nog	altijd	je	ouders.		

Een	Ethiopische	vrouw	uit	de	omgeving	van	Utrecht	constateert	dat	de	wijze	waarop	zij	haar	
kinderen	opvoedt	ook	gewaardeerd	wordt	door	Nederlanders.	

Ze	[haar	kinderen]	zijn	anders	dan	andere	kinderen.	[…]	Dat	wordt	ook	bevestigd	door	de	
Marenaars	[inwoners	van	Maarn].	Ze	zeggen	‘Hoe	hebben	jullie	ze	opgevoed?	Ze	zijn	echt	
bescheiden,	behulpzaam’.	

Een	Iraanse	man	die	als	jongetje	van	7	hier	kwam	vertelt	hoe	hij	met	beide	werelden	omgaat	in	zijn	
werk.		

Ik	zie	het	wel	als	een	positief	punt,	met	name	dat	je	makkelijk	kan	schakelen	tussen	twee	
culturen.	Maar	aan	de	andere	kant,	je	kan	ook	de	Iraanse	cultuur	een	beetje	verweven	met	de	
Nederlandse	cultuur.	Waardoor	mensen	gecharmeerd	worden	daar	van.	[…]	Dat	ervaar	ik	
wel.	Want	ik	werk	in	een	winkel.	Ik	gebruik	een	beetje	dat	directe,	maar	ook	de	beleefde	
Iraanse	cultuur.	Ik	zie	dat	mensen,	bijvoorbeeld	Nederlanders,	er	van	houden.	Ze	kennen	dat	
niet.	Het	is	veel	aandacht	geven,	daar	houden	ze	van.	Dat	is	heel	respectvol.		

	

Politieke	bijdragen	

Een	deel	van	de	geïnterviewden	waardeert,	juist	door	hun	achtergrond,	het	politieke	systeem	in	
Nederland	in	hoge	mate,	stemt	daarom	trouw	en	wil	graag	politiek	actief	zijn.	Maar	er	zijn	ook	
respondenten	die	op	grond	van	hun	ervaringen	met	een	dictatoriaal	regime	of	corrupt	politiek	
systeem–	soms	in	combinatie	met	het	veranderende	politieke	klimaat	in	Nederland-	niet	meer	
geloven	in	de	politiek.	Dit	uit	zich	in	niet	(meer)	stemmen,	of	uit	protest	het	lidmaatschap	van	de	
eigen	partij	opzeggen	en	het	zoeken	van	andere	manieren	om	maatschappelijke	veranderingen	
teweeg	te	brengen.		

Zo’n	10%	van	de	respondenten	geeft	aan	politiek	actief	te	zijn.	Hierbij	gaat	het	om	een	
verscheidenheid	aan	vormen.	Er	zijn	mensen	die	lid	zijn	(geweest)	van	een	politieke	partij,	een	
gemeenteraad	of	adviesraad	voor	het	stadsbestuur,	mensen	die	specifiek	bepaalde	belangen	of	
kwesties	binnen	en	buiten	de	politiek	aan	de	orde	stellen	en	er	zijn	mensen	die	zich	in	Nederland	op	
de	politiek	in	het	land	van	herkomst	richt(t)en.	(Deze	laatste	groep	is	niet	meegeteld	als	zijnde	
politiek	actief	in	Nederland).		
	

De	meest	voorkomende	politieke	activiteit	is	gerichte	behartiging	van	een	bepaald	belang	of	het	
gericht	aan	de	orde	stellen	van	een	bepaalde	maatschappelijke	kwestie.	Denk	bijvoorbeeld	aan	de	
Iraanse	juriste	die	politiek	actief	is	omdat	ze	vindt	dat	het	onrechtvaardig	is	dat	een	groep	ex-
vluchtelingen	door	nieuwe	regelgeving	niet	kan	naturaliseren,	of	de	Somalische	controller	die	bij	de	
Haagse	gemeentepolitiek	de	uithuiszettingen	van	Somalische	kinderen	aankaart.	Sommigen	hebben	
hun	politieke	ambities	verwezenlijkt	door	zelf	in	de	politiek	te	gaan.	Anderen	denken	daar	nog	over	
na.		
De	motieven	die	genoemd	worden	om	politiek	actief	te	zijn,	zijn	vrijwel	altijd	hetzelfde:	Iedereen	wil	



	
	

24	
	

iets	voor	de	medemens	betekenen	of	iets	veranderen	en	heeft	de	overtuiging	dat	dit	via	de	politiek	
gerealiseerd	kan	worden.	In	de	praktijk	zet	een	deel	zich	in	voor	zaken	van	algemeen	belang	en	richt	
een	ander	deel	zich	vooral	op	het	verbeteren	van	de	positie	van	vluchtelingen.		

Een	voorbeeld	van	iemand	die	naar	eigen	zeggen	‘een	politiek	hart’	heeft	is	de	uit	Somalië	
afkomstige	controller,	die	haar	baan	wil	opgeven	om	zich	volledig	op	haar	politieke	ambitie	te	
richten:		

Wat	m’n	beweegredenen	zijn	om	de	politiek	in	te	gaan	is	het	feit	dat	je	met	politiek	gewoon	
toch	best	wel	het	verschil	kan	maken	voor	mensen,	hè.	En	dat	kan	heel	klein	zijn	van,	ik	noem	
maar	wat,	het	slopen	van	ontzettend	oude	woningen	en	daar	gewoon	fatsoenlijke	betaalbare	
woningen	neerzetten,	tot	aan	het	buitenlandbeleid	wat	je	als	land	voert.	En	eigenlijk	alles	d’r	
tussenin.	En	als	je	gewoon	een	goede	politicus	bent	en	je	hebt	het	belang	van	de	mensen	
voorop	staan,	ja	dan	kun	je	best	wel	wat	gedaan	krijgen.	Dat	is	toch	best	wel	een	nobel	
streven,	ja	dat	lijkt	me	fantastisch.	[…]	Je	kan	natuurlijk	als	gemeenteraadslid	of	als	politicus	
ervoor	kiezen	je	te	specialiseren	en	een	bepaalde	focus	te	kiezen.	Ik	kan	natuurlijk	met	mijn	
expertise	in	het	coachen	van	asielzoekers,	hun	belangen	politiek	behartigen	en	er	in	ieder	
geval	voor	zorgen	dat	daar	iets	mee	gebeurt.		

In	de	interviews	komt	het	veranderde	politieke	klimaat	in	Nederland	vaak	aan	de	orde.	De	
discriminerende	opvattingen	van	Geert	Wilders	raken	de	geïnterviewden	recht	in	het	hart	en	ze	
betreuren	het	dat	zijn	ideeën	door	de	anderen	partijen	worden	overgenomen.	In	hun	beleving	was	
Nederland	vroeger	veel	toleranter.	Een	enkeling	geeft	aan	het	in	sommige	opzichten	wel	eens	te	zijn	
met	de	PVV	,	maar	niet	met	de	manier	waarop	die	ideeën	door	Wilders	worden	verwoord.		

Soms	leidt	het	ongenoegen	over	het	opkomen	van	politiek	rechts	in	Nederland	en	de	afname	van	
tolerantie	tot	concrete	politieke	bijdragen.	Een	ex-Joegoslavische	IT-manager	die	vier	jaar	lid	was	van	
de	gemeenteraad	van	Amsterdam,	verwoordt	het	als	volgt:		

Toen	ik	in	de	gemeenteraad	zat	heb	ik	veel	geschreven,	opiniestukken,	met	name	in	de	tijd	
van	de	opkomst	van	Pim	Fortuyn	en	die	hele,	wat	Marokkanenbashing	is	geworden	nu.	Ik	had	
echt	de	behoefte	om	daar	tegengas	te	geven.	Ik	dacht	ja	dit	is	zo	slecht	voor	Nederland,	voor	
de	samenleving.	Ik	zag	echt	precies	dezelfde	mechanismen	als	die	ik	zag	in	Joegoslavië	
voordat	dat	uiteen	viel.	Ook	precies	dezelfde	rol	van	de	media,	precies	dezelfde	politiek	die	
niet	weet	wat	die	ermee	moet	doen	en	een	hoeveelheid	emoties,	en	dat	vond	ik	echt	heel	
beangstigend.	En	dat	was	precies	de	aanleiding	voor	mij	om	gemeenteraadslid	te	worden.	Ik	
dacht	echt,	naïef	weer,	ik	moet	het	land	redden.	

Iemand	die	het	onderscheid	maken	tussen	mensen,	zoals	de	PVV	dat	doet,	expliciet	afkeurt,	is	een	uit	
Iran	afkomstige	landelijk	politicus.	De	belangrijkste	reden	die	hij	noemt	voor	“zijn	liefde	en	passie	
voor	politiek”	is	om	binnen	en	vanuit	de	politiek	iets	te	betekenen	voor	mensen	en	de	maatschappij.	
Hij	maakt	zich	zorgen	over	de	actuele	ontwikkelingen:		

Vooral	de	laatste	jaren	zie	ik	dat	er	hele	gekke	dingen	gingen	gebeuren	in	de	politiek.	Net	als	
het	kabinet	dat	we	hebben	gekend	Rutte	I,	met	de	VVD,	CDA	en	gedoogpartner	PVV.	Dat	vond	
ik	echt	niet	kunnen	in	termen	van	mensenrechten	en	rechtsstaat.	Een	rechtsstaat	waarin	
iedereen	gelijkwaardig	is	en	vrijheden	heeft.	Maar	daar	werd	echt	onderscheid	gemaakt	



	
	

25	
	

tussen	mensen	op	basis	van	afkomst,	nationaliteit,	huidskleur	of	religie.	Ja	kijk,	ik	ben	
gevlucht	naar	een	land	waar	dat	soort	dingen	juist	gelijkwaardig	zijn.	Ik	dacht	‘dat	kan	toch	
niet	in	mijn	vrije	Nederland’.	Dus	toen	ben	ik	mij	gaan	manifesteren,	via	publicaties,	de	media	
en	debatten.	En	ik	heb	toen	ook	een	open	brief	geschreven	aan	premier	Rutte,	waar	ik	precies	
uitlegde	wat	hij	fout	doet	in	het	licht	van	mensenrechten	en	het	waarborgen	daarvan	
internationaalrechtelijk.	En	mijn	brief	kwam	ook	in	de	Volkskrant	terecht.	Nou,	toen	ontstond	
er	een	enorme	discussie.	Het	belangrijkste	is	dat	die	discussie	iedere	keer	weer	aanwakkert	en	
mensen	wakker	schudt,	mensen	bewust	maakt	van	wat	ze	moeten	doen.	[…]	Op	een	gegeven	
moment	kwam	mijn	eigen	PvdA	in	de	regering	in	2012	en	die	ging	ook	gekke	dingen	lopen	
doen,	zoals	strafbaarstelling	van	illegaal	verblijf.	Nou,	toen	begon	ik	dus	met	mijn	petitie	en	
met	mijn	actie.	Mijn	petitie	liep	als	een	trein.	[…]	Maar	er	gebeurden	ook	andere	dingen,	
bijvoorbeeld	dat	kinderen	van	asielzoekers	in	de	cel	worden	opgesloten	als	ze	bij	de	
grensdetentie	aankomen.	Dus	zo	fundamenteel,	zo	wezenlijk.	Ook	dat	is	inmiddels	van	tafel	
gelukkig,	maar	er	moest	wel	flink	geknokt	worden.		

Zoals	gezegd	spelen	bij	de	politieke	keuzes	van	de	geïnterviewden	het	verleden	in	het	land	van	
herkomst	en	de	eigen	vluchtgeschiedenis	een	rol.	Bij	politieke	vluchtelingen	ligt	dit	voor	de	hand,	
maar	het	is	ook	aan	de	orde	bij	vluchtelingen	die	vanwege	veiligheidsredenen	gevlucht	zijn.	Zij	
komen	op	voor	de	belangen	van	alleenstaande	minderjarige	asielzoekers,	tegen	strafbaarstelling	van	
illegaal	verblijf,	bevechten	de	typering	‘nationaliteit	onbekend’	en	gaan	in	het	algemeen	in	tegen	
verschillende	vormen	van	sociale	uitsluiting	en	onrechtvaardigheid.		

Er	zijn	ook	geïnterviewden	die	zien	dat	de	situatie	in	Nederland	een	kant	opgaat	die	zij	kennen	uit	
hun	land	van	herkomst.	Dat	zegt	bijvoorbeeld	een	Iraanse	ondernemer	uit	Den	Haag:		 	

Toen	ik	in	’87	naar	Nederland	kwam,	vond	ik	het	waanzinnig	hoe	mensen	trouw	waren	aan	
hun	leiders,	aan	politiek.	Ik	ben	opgegroeid	in	een	sfeer	waar	politiek	niet	te	vertrouwen	is.	En	
wat	ik	helaas	zie,	is	dat	dit	hier	ook	is	ontstaan.	En	dat	is	heel	triest	want	dit	is	een	verarming	
van	deze	samenleving.	De	vijand	is	in	ons,	niet	buiten	ons.	Ik	ben	de	grootste	vijand	van	
mezelf.	Voor	mij	is	Rutte	precies	dezelfde	als	Rohani.	Precies	zelfde	als	Ahmadinejad.	Precies	
dezelfde	als	George	W.	Bush.	Precies	dezelfde	als	Jacques	Chirac.	Ik	zie	weinig	verschillen.	
Alleen,	wij	zijn	selectief	aan	het	luisteren.	Als	je	nou	naar	dit	boek	kijkt.	The	New	Asian	
Hemisphere,	Kishore	Mahbubani.	Deze	man	analyseert	de	opkomst	van	het	kapitalisme.	De	
pilaren	waarop	de	Westerse	democratie	zijn	gebaseerd.	Hoe	gaat	een	natie	zo	meteen	
werken	en	wat	zijn	de	lessen?	Wat	doet	Azië	anders	dan	Europa	en	het	Westen?	En	dan	heb	je	
het	ook	over	een	dubbele	standaard.	Als	Ahmadinejad	de	Holocaust	ontkent,	staat	de	hele	
wereld	op	zijn	achterste	benen.	Terwijl	als	de	Europarlementariër	Marine	Le	Pen	het	doet,	ja	
hoor	je	een	paar	politici,	maar	niemand	gaat	de	zaal	verlaten.	Deze	situatie	maakt	me	
verdrietig,	soms	boos.	Vervolgens	word	ik	weer	rustig.	Er	zijn	een	aantal	emoties	die	het	bij	
mij	oproept.	Ik	haak	af.	Ik	stem	bijvoorbeeld	niet	meer.	Disrespect	voor	de	politiek.	[…]	Ik	zie	
dat	een	beweging	in	de	wereld	gaat	ontstaan,	waar	eigenlijk	de	nieuwe	manier	van	
samenleven	gaat	ontstaan.	En	ik	probeer	aan	die	beweging	een	bijdrage	te	leveren.	

	

Beeldvorming	/	discours	beïnvloeden	



	
	

26	
	

De	aanwezigheid	van	vluchtelingen	heeft	invloed	op	de	beeldvorming	in	de	samenleving,	op	
individueel	en	collectief	niveau.	Het	hebben	van	een	ander	perspectief	speelt	overal	en	altijd	een	rol.	
Van	de	124	respondenten	zegt	ongeveer	12%	zich	expliciet	bezig	te	houden	met	verandering	van	
beeldvorming	en	beïnvloeding	van	het	maatschappelijk	discours.	Daarbij	gaat	het	onder	andere	om:	
mensen	aan	het	denken	zetten	over	de	actuele	intolerantie	in	Nederland,	mensen	bewust	maken	
over	het	land	van	herkomst	(inclusief	gebeurtenissen,	bevolking	en	stereotyperingen)	een	actieve	
campagne	voeren	voor	een	bepaald	ideaal.	Sommigen	doen	dit	in	informele	zin	via	persoonlijke	
interacties,	anderen	zoeken	echt	de	publiciteit	op.		
	
Iemand	die	mensen	in	Nederland	duidelijk	bewust	wil	maken	over	het	land	waar	ze	vandaan	komt,	is	
de	Chileense	re-integratieconsulent	die	zegt:		

Ik	denk	dat	ik	veel	heb	kunnen	betekenen	in	Rotterdam	als	het	ging	over	festivals,	soms	ook	
gewoon	interviews	geven,	of	mensen	bewust	maken	over	hetgeen	wat	Chili	is	en	wat	Chili	
betekend	heeft,	en	dat	we	Chilenen	zijn.	Dat	we	gewoon	geen	vergeten	volk	zijn,	dat	we	niet	
allemaal	terug	zijn	gegaan	naar	Chili.	

Iemand	die	de	(social)	media	en	politiek	opzocht	om	een	maatschappelijk	probleem	aan	te	kaarten,	is	
een	uit	Iran	afkomstige	jurist:		

In	juni	vorig	jaar	ben	ik	dat	initiatief	begonnen,	en	het	heet	‘Nationaliteit	Onbekend’.	En	dat	
heeft	ermee	te	maken	dat	je	als	vluchteling	op	je	pasje	achter	nationaliteit,	onbekend	hebt	
staan.	Dat	stond	ook	op	mijn	pasje.	Omdat	je	nationaliteit	simpelweg	niet	bekend	is.	En	dat	
levert	heel	veel	vragen	op	bij	partijen,	bij	scholen,	bij	werk.	Je	loopt	tegen	heel	veel	dingen	
aan.	En	in	2007	heeft	een	grote	groep	van	27.000	vluchtelingen	in	één	keer	hun	
verblijfsvergunning	gekregen	middels	het	Generaal	Pardon.	En	zij	zouden	dan	normaal	
gesproken	na	vijf	jaar	geldig	verblijf	hier	kunnen	naturaliseren,	dus	in	2012	hun	Nederlandse	
paspoort	kunnen	krijgen.	Alleen	in	2009	werden	de	regels	opeens	veranderd	en	moesten	zij	
een	geboorteakte	en	hun	paspoort	uit	eigen	land	overleggen	om	te	kunnen	naturaliseren.	En	
dat	zijn	papieren	die	een	vluchteling	simpelweg	niet	één	twee	drie	in	zijn	zak	heeft	gestopt	of	
onderweg	is	kwijt	geraakt.	En	je	kan	zonder	dat	niet	naturaliseren	dus	blijft	je	nationaliteit	
onbekend.	En	dan	loop	je	dus	tegen	heel	veel	beperkingen	aan,	los	van	het	emotionele	
verhaal,	het	feit	dat	het	juridisch	niet	klopt	en	de	machteloosheid	die	het	met	zich	mee	
brengt.	[…]	We	zijn	gewoon	simpelweg	op	Facebook	begonnen,	en	het	doel	is	eigenlijk	om	
bewustwording	hierover	te	creëren.	En	een	politiek	signaal	daarmee	af	te	geven,	van	‘hé,	dit	
klopt	niet	er	is	een	maatschappelijk	probleem	wat	om	een	oplossing	vraagt’.	En	we	hebben	al	
heel	wat	dingen	kunnen	bereiken.	Ik	heb	een	samenwerking	met	Vluchtelingenwerk	kunnen	
realiseren,	ik	heb	met	verschillende	politici	contact	gehad,	op	social	media	zijn	we	actief,	ik	
heb	hoorcolleges	en	korte	presentaties	verzorgd	op	de	Universiteit	van	Utrecht	ook,	en	ik	ben	
op	tv	geweest.	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	

Een	voorbeeld	van	iemand	die	zijn	bijdrage	hoofdzakelijk	omschrijft	als	‘mensen	andere	visies	laten	
zien’,	is	een	Iraanse	kledingontwerper	en	exporteur	:		

Ik	denk	dat	ik	aan	mensen	kan	laten	zie	hoe	anders	mensen	kunnen	leven	met	andere	
achtergronden.	Ik	heb	bijvoorbeeld	heel	veel	soorten	vrienden	van	verschillende	
nationaliteiten.	Maar	als	je	bij	elkaar	komt	zitten,	als	je	eten	gaat	koken	of	als	je	gezegdes	



	
	

27	
	

met	elkaar	uitwisselt,	denkt	de	andere	persoon	‘wat	leuk’.	Over	dingen	die	ze	ook	niet	in	hun	
traditie	hebben.	Dat	kan	gewoon	een	bijdrage	aan	de	stad	zijn	toch?	Dat	je	anderen	probeert	
andere	visies	te	laten	zien.	[…]	Als	we	elke	keer	met	mensen	gaan	praten,	met	jou,	met	een	
mevrouw,	met	een	crimineel	op	straat,	gaan	ze	naar	huis	met	een	hele	andere	gedachtegang.	
En	ja,	ik	ben	een	soort	sleutelfiguur	die	inzichten	verandert	in	mensen	in	Rotterdam.	

Een	maatschappelijk	ondernemer	uit	Iran,	die	onder	andere	in	Amsterdam	Oost	actief	is,	zegt:	

Ik	ben	onderdeel	van	een	netwerk	dat	mij	serieus	neemt	en	mij	graag	uitnodigt	en	dat	is	voor	
een	deel	vanwege	de	persoon	die	ik	ben	en	vanwege	de	manier	waarop	ik	praat	en	denk.	En	ik	
ben	een	medebepaler	geweest	van	het	discours	van	deze	stad.	[…]	Maar	het	effect	zit	in	je	
houding.	Hoe	jij	op	een	gegeven	moment	als	Amsterdammer	met	andere	Amsterdammers	
omgaat	en	hoe	wij	elkaar	aanspreken	over	wat	het	betekent	dat	de	stad	van	ons	allemaal	is.	
Wat	vergt	het	van	jou,	wat	vergt	het	van	mij,	van	de	manier	waarop	wij	met	elkaar	om	
moeten	gaan,	om	dat	gedeelde	eigenaarschap	van	de	stad	ook	daadwerkelijk	horizontaal	en	
gelijkwaardig	vorm	te	geven?	En	daar	speel	ik	zo	lang	ik	kan	en	energie	heb,	wel	een	rol	in.	

	

3.	Kunstzinnige	en	culturele	bijdragen	

Maar	liefst	een	kwart	van	de	respondenten	benoemt	zijn/haar	kunstzinnige	en	culturele	bijdrage	als	
wezenlijk	voor	zijn	of	haar	persoon.	Het	gaat	daarbij	om	bijdragen	aan	de	literatuur,	beeldende	
kunst,	theater,	film	en	muziek.	Er	zijn	professionele	dichters,	filmmakers,	theatermakers,	
muzikanten,	grafisch	vormgevers,	ontwerpers	en	beeldend	kunstenaars	onder	de	geïnterviewden	en	
er	zijn	mensen	die	niet	direct	als	kunstenaar	werken	of	zich	zo	identificeren,	maar	die	éénmalig	een	
boek	hebben	geschreven	of	een	film	hebben	gemaakt	of	die	als	amateur	veel	belang	hechten	aan	de	
muziek	of	de	gedichten	die	ze	maken.		

Sommige	van	de	respondenten	waren	al	kunstenaar	in	hun	land	van	herkomst	en	zijn	mede	daarom	
gevlucht.	Anderen	hebben	zich	pas	in	Nederland	tot	kunstenaar	ontwikkeld	toen	ze	door	de	
omstandigheden	(opnieuw)	gedwongen	werden	na	te	denken	over	de	opleiding	die	ze	wilden	gaan	
doen	of	het	soort	werk	dat	bij	hen	paste.	Voor	vrijwel	alle	kunstenaars	geldt	dat	hun	
kunstenaarschap	is	gekoppeld	aan	maatschappelijk	engagement.		

Een	Iraaks-	Koerdische	dichter	uit	Utrecht	die	vanwege	zijn	poëzie	moest	vluchten	vertelt	hoe	hij	
vanuit	zijn	achtergrond	een	andere	bijdrage	levert	dan	andere	dichters.		

Van	de	dichtersgroep	waar	ik	lid	van	ben,	ben	ik	de	enige	die	in	een	ander	land	geboren	is.	
Gevoelsmatig	voel	ik	me	wel	anders	ja.	Omdat	ik	nu	al	ruim	een	tijd	hier	in	Nederland	woon	
zijn	sommige	dingen	vanzelfsprekend	geworden.	‘Hé	jongen,	hoe	gaat	het?’,	dat	soort	dingen.	
Maar	natuurlijk	als	het	gaat	over	hoe	ze	denken,	hoe	wij	leven,	is	het	wel	anders	dan	hoe	ik	
denk.	Ook	in	ons	werk,	zie	ik	wel	verschillen.	Maar	dat	is	ook	goed.	[…]	Ik	schrijf	anders	omdat	
mijn	gedichten	een	hele	andere	invalshoek	hebben.	Een	andere	fantasie,	een	andere	
benadering	van	het	leven.	En	toch	met	de	Nederlandse	taal	beschreven.	Dat	is	de	bijdrage.	
Hoop	ik.	



	
	

28	
	

Ook	andere	geïnterviewden	vertellen	dat	ze	via	hun	werk	een	ander	perspectief	laten	zien.	Door	een	
film	te	maken	die	niet	het	stereotiepe	beeld	van	Afghanistan	laat	zien	bijvoorbeeld,	of	een	schilderij	
waarin	Chileense	kleuren	en	stijlen	zijn	verwerkt,	een	cd	waarin	‘oosterse’	instrumenten	en	
muziekstijlen	worden	gemixt	met	Europese	klassieke	muziek,	een	boek	over	het	leven	in	een	Iraanse	
vrouwengevangenis,	jurken	die	geïnspireerd	zijn	op	Somalische	huwelijkstradities,	enzovoorts.		

Net	als	sociaal-maatschappelijke	initiateven	en	zelfstandig	ondernemerschap	biedt	het	
kunstenaarschap	ruimte	om	de	eigen	achtergronden	een	plek	te	geven	en	te	experimenteren	met	
vormen	waarin	identiteit	en	eigenheid	zich	kunnen	ontwikkelen.	De	eigenheid	van	kunstenaars	met	
een	vluchtelingen	achtergrond	wordt	over	het	algemeen	positief	gewaardeerd	is	de	ervaring	van	de	
respondenten.	Maar	er	is	ook	iemand	die	door	docenten	op	de	kunstacademie	juist	ontmoedigd	
werd	om	invloeden	van	de	eigen	culturele	achtergrond	zichtbaar	te	maken.		

Opvallend	is	dat	veel	mensen	vertellen	dat	familieleden	in	hun	kindertijd	een	belangrijke	invloed	
hebben	gehad	op	hun	keuze	om	kunst	als	uitdrukkingsvorm	te	gebruiken.	Een	broer	die	bij	een	
theatergroep	zat	en	zijn	jongere	broertje	dat	nieuwsgierig	was	meenam,	een	moeder	die	zodra	ze	
merkte	dat	haar	dochter	in	tekenen	en	kunst	geïnteresseerd	was,	boeken	en	materialen	voor	haar	
begon	te	kopen,	een	vader	die	ud	speelde	en	zijn	zonen	van	jongs	af	aan	aanmoedigde	dit	ook	te	
doen,	enzovoorts.		
	
Een	Vietnamese	telecom	engineer	vertelt	hoe	zijn	vader	van	invloed	is	geweest	op	zijn	passie	voor	de	
saxofoon:	

Vanuit	het	gevoel	heb	ik	heel	veel	passie	voor	muziek.	Dat	is	eigenlijk	ontstaan	door	mijn	
vader.	Hij	heeft	toen	ik	acht	of	negen	jaar	oud	was	een	saxofoon	gekocht.	En	sindsdien	heeft	
het	in	mij	eigenlijk	altijd	geborreld	om	er	iets	mee	te	doen.	Ja	toen	ik	de	MTS	heb	afgerond,	
heb	ik	besloten	om	te	leren	spelen.	Ja	dat	was	een	droom	voor	mij	om	dat	te	kunnen	bereiken.	
[…]	Onbewust	voel	ik	via	de	saxofoon	de	emotionele	band	met	mijn	vader.	Ja	hij	waardeert	
het	heel	erg.	En	ik	vind	het	ook	een	prachtig	instrument.	
	

Of	de	in	Afghanistan	beroemde	dichter,	die	de	invloed	van	haar	literaire-	en	kunstzinnige	familie	en		
haar	trotse	ouders	met	dankbaarheid	beschrijft:	

In	ons	huis	waren	tijdschriften,	boeken	en	verhalen	over	hele	serieuze	thema's.	Het	was	echt	
het	grootste	geluk	van	mij	dat	ik	in	zo’n	familie	ben	opgegroeid.	Vooral	op	mijn	vader	en	mijn	
moeder	ben	ik	nog	steeds	trots.	[…]	Iedere	keer	als	ik	ergens	poëzie	ging	voordragen,	was	
mijn	moeder	zo	blij	dat	ze	er	een	maand	lang	met	iedereen	over	sprak.	[…]	Mijn	moeder	had	
die	kans	niet	om	gedichten	voor	te	lezen,	om	ergens	op	te	treden.	Zij	zag	zichzelf	in	mij.	Ze	
was	zo	trots	op	mij.	Ze	praatte	met	iedereen	over	mij:	‘Mijn	dochter	is	dichteres.	Zij	schrijft	
hele	mooie	gedichten,	zij	heeft	ook	boeken.’	En	mijn	vader	was	trots	op	mijn	gedichten,	
omdat	hij	zelf	ook	dichter	was.	Hij	heeft	ook	een	gedichtenbundel	en	hij	is	opgegroeid	met	
gedichten,	met	grootmoeder	en	grootvader	die	beiden	alleen	in	de	taal	van	poëzie	praatten.	
Mijn	vader	was	ook	mijn	vriend.	

Een	ander	herkenbaar	patroon	is	dat	bijna	alle	mensen	de	kunstvorm	die	zij	als	hobby	of	beroep	
beoefenen	koppelen	aan	het	verwerken	van	emoties.	Respondenten	vertellen	dat	het	dichten,	



	
	

29	
	

schilderen,	muziek	maken	of	acteren	de	belangrijkste	uitlaatklep	in	hun	leven	is.	Het	geeft	hen	steun	
om	hun	gevoelens	te	kunnen	vertalen	via	een	instrument,	schilderdoek,	gedicht,	boek,	film	of	
theaterstuk	en	helpt	hen	te	ontdekken	wie	ze	zijn.		

Een	inwonende	medewerker	van	een	antroposofische	stichting	voor	gehandicapten,	afkomstig	uit	
Bosnië.	Verwerkt	zijn	trauma’s	als	voormalig	militair	onder	andere	via	gitaarspelen.	Hij	beschrijft	de	
band	met	zijn	gitaar	als	volgt:	

Muziek	brengt	alle	goede	dingen	bij	mij	naar	boven.	[…]	Mijn	gitaar	is	mijn	beste	vriend,	die		
altijd	naast	me	is,	in	goede	en	in	slechte	tijden.	Daar	kan	ik	mezelf	mee	uiten	en	mijn	gevoel	
daarbij	betrekken.	Dan	kan	ik	zijn	wie	ik	ben.	Samen	met	mijn	gitaar.	[…]	De	gitaar	en	ik	zijn	
onafscheidelijk,	voor	altijd.	

Een	Iraanse	boekhouder	en	kunstenaar,	die	schildert	en	schrijft:	

Schilderen	was	voor	mij	een	mooie	hobby	en	toen	ik	in	Nederland	kwam	deed	ik	het	ook.	Ik	
heb	hier	ook	veel	exposities	gehad.	Wat	ik	voel	wou	ik	gewoon	met	kleuren	verbeelden	en	dat	
was	gewoon	mijn	ding.	Mijn	enige	ding	waardoor	ik	blij	kon	worden.	

Kunstvormen	worden	ook	gebruikt	om	maatschappelijke	kwesties	aan	te	snijden	of	het	leven	van	
anderen	te	verrijken.	Soms	gebeurt	dit	door	amateurs,	soms	door	professionele	kunstenaars.:	
	
Zoals	de	uit	Iran	gevluchte	maatschappelijk	ondernemer	die	de	komst	van	asielzoekerscentra	rond	
1987	wilde	tegengaan	(vanwege	het	getto-achtige	karakter)	en	onder	andere	koos	voor	het	middel	
theater.		

We	traden	dus	door	het	hele	land	op	met	vraagstukken	rondom	vluchtelingschap	en	zo.	En	
dat	heette	Zwarte	Komedie,	onze	groep.	Tot	1992	zijn	we	nog	actief	geweest,	1993,	denk	ik.	
Heel	wat	opgetreden	ja.	

Of	de	Chileense	beeldend	kunstenaar	en	dichter,	die	naast	zijn	werk	bij	een	Rotterdamse	
kunststichting	en	zijn	eigen	exposities	en	publicaties,	een	kinderatelier	oprichtte:	

Ja,	ik	maak	me	ontzettend	veel	zorgen	over	het	feit	dat	in	Delfshaven	bijvoorbeeld	een	
jongere	generatie	is	van	kinderen	die	opgroeien	met	het	gevoel	dat	kunst	en	cultuur	in	de	stad	
Rotterdam	eigenlijk	voor	andere	mensen	is	en	niet	voor	hen.	Binnen	hun	eigen	families	is	
kunst	en	cultuur	geen	groot	thema.	Ze	bezoeken	geen	theater	of	museum	in	Rotterdam	en	
gaan	niet	naar	culturele	activiteiten	in	de	stad.	Ze	zijn	te	veel	bezig	met	een	religie	en	gaan	
alleen	naar	ontmoetingsplekken	van	hun	eigen	gemeenschap.	Maar	de	stad	Rotterdam	is	
groot,	divers	en	rijk	aan	heel	veel	kunst	en	cultuur.	Dus	daarom	ben	ik	ooit	begonnen	met	een	
kinderatelier.	Om	een	klein	beetje	te	helpen,	om	kinderen	het	gevoel	te	geven	dat	ze	meer	
mogelijkheden	hebben	dan	wat	thuis	misschien	wordt	verteld.	

Of	de	Iraanse	kunstschilder,	die	naast	haar	exposities	en	vrijwillige	lezingen	over	kunst	en	
geopolitiek,	cliënten	met	een	beperking	begeleidde	op	het	gebied	van	tekenen	en	schilderen:	

Bij	de	dagbesteding	was	ik	begeleider.	En	ik	heb	die	mensen	naar	buiten	kunnen	brengen	met	
dat	initiatief	en	dat	was	echt	iets	heel	positiefs	en	groots	voor	de	groep	en	voor	mezelf.	Ja.	



	
	

30	
	

Mijn	man	en	ik	hebben	het	teken-	en	schilderwerk	van	al	die	cliënten	naar	een	grote	zaal	in	
Amersfoort	gebracht	en	het	daar	opgehangen.	[…]	En	ja	die	geïsoleerde	groep	mensen	daar	
naartoe	gebracht,	en	ze	waren	helemaal	onder	de	indruk	van	hun	eigen	werk.	Dat	was	leuk.	
Maar	verder	zocht	ik	echt	plekken	dat	ik	dit	soort	dingen	kan	doen.	En	allemaal	niet	betaald.	

Conclusies	en	enkele	vervolgvragen	

De	124	geanalyseerde	interviews	waarin	mensen	uit	tien	vluchtelingengemeenschappen		hun	
levensverhaal	vertellen,	met	een	nadruk	op	hun	periode	in	Nederland	en	hun	beleving	van	de	stad	
waar	zij	wonen,	leveren	een	uitermate	interessant	beeld	op	van	hun	bijdragen	aan	de	Nederlandse	
samenleving	in	het	algemeen	en	de	ontwikkeling	van	de	vier	grote	steden	in	het	bijzonder.		

Uit	het	materiaal	komt	een	overwegend	positief	beeld	naar	voren	van	de	bijdragen	van	
vluchtelingen.	Dat	is	niet	zo	verwonderlijk,	aangezien	zij	het	zelf	zijn	die	aan	het	woord	zijn.	Dit	wil	
echter	niet	zeggen	dat	door	iedereen	alleen	maar	in	positieve	woorden	over	bijdragen	is	gesproken.	
Er	waren	genoeg	respondenten	die	dachten	dat	ze	in	het	geheel	geen	bijdrage	leverden,	omdat	ze	
nog	nooit	in	die	termen	over	zich	zelf	hadden	nagedacht.		

Dat	ook	de	onderzoekers	die	met	meer	afstand	naar	de	verhalen	kijken,	de	bijdragen	van	de	
geïnterviewde	vluchtelingen	overwegend	positief	beschrijven	heeft	te	maken	met	het		enorme	
doorzettingsvermogen	en	de	veerkracht	die	uit	vrijwel	alle	interviews	spreekt.	De	respondenten	
trachten	elk	op	hun	eigen	manier	een	eigen	plek	te	veroveren:	door	werk,	vrijwilligerswerk	in	de	
eigen	gemeenschap,	door	kunst,	door	het	opzetten	van	een	eigen	zaak	et	cetera.	Hiermee	en	met	
hun	maatschappelijk	engagement	dragen	ze	bij	aan	de	vitaliteit	van	de	stad	en	spelen	ze	een	
belangrijke	rol	in	de	opvang	en	integratie	van	nieuwkomers.		

Wanneer	we	kijken	naar	het	soort	bijdragen	dat	genoemd	wordt	dan	kunnen	we	deze	onderscheiden	
in	bijdragen	op	niveau	van	‘denken’,	van	‘doen’	en	van	‘zijn’.	Het	denken	gaat	onder	meer	over	
begrippen	als	menselijke	waardigheid,	rechtvaardigheid	en	vrijheid,	over	de	voors	en	tegens	van	
politieke	systemen	en	de	vraag	langs	welke	weg	maatschappelijke	veranderingen	tot	stand	kunnen	
komen.	Het	doen	van	de	geïnterviewde	vluchtelingen	heeft	vooral	betrekking	op	werken,	
ondernemen,	maatschappelijk	actief	zijn	en	kunstzinnig	bijdragen.	De	lijst	met	manieren	waarop	zij	
zich,	naast	hun	werk,	inzetten	voor	hun	eigen	gemeenschap	of	voor	de	samenleving	in	bredere	zin	is	
indrukwekkend	te	noemen.	Het	zijn	van	de	vluchtelingen	in	de	vier	steden	heeft,	ook	in	hun	eigen	
beleving,	een	impact	op	hun	omgeving.	Mensen	reageren	op	hun	aanwezigheid	en	hun	anders	zijn	
dwingt	hen	soms	om	actie	te	ondernemen	om	bestaande	beelden	te	veranderen.	In	zekere	zin	kan	de	
bijdrage	op	zijnsniveau	ook	als	negatief	worden	beschreven.	Het	feit	dat	er	vluchtelingen	zijn	leidt	tot	
negatieve	reacties	en	gevoelens	van	onveiligheid	bij	mensen	die	hen	niet	kennen.	Deze	reacties	
hebben	weer	effect	op	de	politiek	die	een	richting	kiest	die	de	meeste	vluchtelingen	angst	
inboezemt.		

Je	kunt,	zo	blijkt	uit	de	interviews,	je	als	vluchteling	niet	onttrekken	aan	je	eigen	levensgeschiedenis.	
Het	feit	dat	je	ooit	gevlucht	bent	en	de	reden	waarom,	werkt	door	in	je	denken	en	doen,	ook	al	zou	je	
dat	niet	willen.	Een	ICT-er	in	Iran	kan	als	hij	gevraagd	wordt	naar	zijn	bijdrage	gewoon	naar	zijn	werk	
als	ICT-er	verwijzen	en	zelf	kiezen	tot	welke	groep	hij	zich	wil	rekenen.	Diezelfde	ICT-er	kan	zich	in	
Nederland	niet	onttrekken	aan	het	feit	dat	hij	gezien	wordt	als	een	Iraniër	en	als	een	vluchteling	en	
dat	hij	ook	zich	zelf	tot	beide	groepen	rekent.	Dit	gegeven	kleurt	zijn	bestaan	en	de	antwoorden	die	



	
	

31	
	

hij	geeft	op	zijn	vraag	naar	zijn	bijdrage.	Er	is	dan	ook	niemand	onder	de	geïnterviewden	die	de	vraag	
naar	zijn	bijdrage	niet	op	een	of	andere	wijze	heeft	gekoppeld	aan	zijn	geschiedenis	als	vluchteling.	
Veel	vluchtelingen	ontlenen	hieraan	een	enorme	veerkracht	om	eigen	wegen	te	zoeken	om	hun	
bestaan	te	realiseren	en	zich	te	bekommeren	om	het	lot	van	anderen,	sommigen	raken	door	hun	
ervaringen	als	het	ware	lamgeslagen	en	zien	hun	levens	verstillen	vanaf	het	moment	dat	zij	hun	land	
als	vluchtelingen	hebben	verlaten.		
	
Wat	een	vluchteling	wezenlijk	onderscheidt	van	een	migrant	of	Nederlander,	is	het	banneling-zijn.	
Voor	een	banneling	vallen	vanzelfsprekendheden	weg	omdat	hij	het	systeem	waar	hij	vandaan	komt	
verwerpt	en	er	bovendien	niet	primair	voor	gekozen	heeft	om	zijn	land	te	verlaten.	De	positie	van	
outsider	maakt	dat	de	vluchteling	anders	naar	zijn	nieuwe	omgeving	kijkt,	dan	de	‘gevestigden’.	De	
banneling	stelt	door	zijn	‘zijn’	de	status	quo	ter	discussie	en	zoekt	naar	nieuwe	wegen	om	een	
bijdrage	te	kunnen	leveren.	Het	is	opvallend	in	het	materiaal	hoezeer	de	vluchtelingen	die	wij	
spraken	op	zoek	zijn	naar	een	ruimte	waarin	ze	zich	zelf	kunnen	zijn,	waarin	ze	hun	ervaringen	uit	het	
land	van	herkomst,	van	het	vluchten	en	van	het	integreren	in	een	nieuwe	samenleving,	kunnen	
smeden	tot	een	nieuw	geheel.		
Niet	alleen	het	levensverhaal	van	de	geïnterviewden,	ook	de	context	van	tijd	en	plaats	van	de	
samenleving	waarin	zij		terecht	kwamen,	zijn	van	invloed	op	de	manier		waarop	zij	een	bijdrage	
leveren.	Het	karakter	van	de	stad	en	de	organisatie-	en	samenlevingsvormen	die	daarin	bestaan	
bepalen	mee	de	inhoud	en	de	vorm	van	de	bijdragen	en	zijn	tevens	van	invloed	op	de	verdere	
ontwikkeling	van	de	identiteit	van	de	vluchteling.	Vluchtelingen	die	in	de	jaren	’70	kwamen,	
organiseerden	zich	vooral	in	(politiek	gekleurde)	belangenorganisaties.	Vluchtelingen	die	nu	komen	
treffen	een	stad	waarin	betaalde	banen	niet	meer	zo	vanzelfsprekend	zijn	en	waarin	jonge	mensen	
van	diverse	achtergronden	elkaar	vinden	in	start-ups	en	netwerkachtige	samenwerkingsverbanden	
die	veel	ruimte	bieden	om	te	experimenteren	met	identiteit	en	eigenheid.	In	die	zin	is	er	een	
duidelijke	wisselwerking	tussen	vluchtelingen	en	de	steden	waarin	zij	wonen.	Door	hun	streven	naar	
ruimte	voor	hun	identiteit	en	andere	perspectief	dragen	zij	bij	aan	een	bredere	stedelijke	
ontwikkeling	en	de	vitaliteit	van	de	stad.	Die	bredere	stedelijke	ontwikkeling	draagt	op	zijn	beurt	
weer	bij	aan	de	ontplooiingskansen	van	vluchtelingen.	

Deze	notitie	is	gebaseerd	op	een	deel	van	het	oral	history	materiaal	dat	in	Ongekend	Bijzonder	
verzameld	is.	Datzelfde	materiaal	en	de	nog	niet	gecodeerde	interviews	bieden	stof	voor	veel	andere	
onderzoeksvragen.	Voorbeelden	hiervan	zijn:	

1. Zijn	er	verschillen	tussen	vluchtelingen	uit	de	verschillende	betrokken	gemeenschappen	en	
waar	gaan	die	verschillen	dan	over?	

2. Zijn	er	verschillen	in	de	manier	waarop	de	geïnterviewde	vluchtelingen	de	relatie	met	de	
verschillende	steden	beleven	en	hoe	uit	zich	dat?	

3. Wat	is	de	betekenis	van	het	materiaal	voor	de	onderbouwing	of	juist	verandering	van	het	
huidige	integratiebeleid?	Welke	lessen	zijn	er	uit	de	verhalen	te	trekken	die	voor	de	
inburgering	en	het	welbevinden	van	nieuwe	vluchtelingen	van	belang	zijn?	


